# ВАЗОРАТИ ФАРХАНГИ **ЧУМХУРИИ ТОЧИКИСТОН**МИНИСТЕРСТВО КУЛЬТУРЫ РЕСПУБЛИКИ ТАДЖИКИСТАН

### КОНСЕРВАТОРИЯИ МИЛЛИИ ТОЧИКИСТОН БА НОМИ ТАЛАБХЎЧА САТТОРОВ

#### ТАДЖИКСКАЯ НАЦИОНАЛЬНАЯ КОНСЕРВАТОРИЯ ИМЕНИ ТАЛАБХУДЖИ САТТОРОВА

## МУТРИБ

(МАЧАЛЛАИ ИЛМЙ) (НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ)

 $N_{2}(4)$ 

**ДУШАНБЕ - 2023** 

ТДУ 001:78 (575.3) ТКБ 72+85.31 (2точик) М-90

#### ХАЙАТИ ТАХРИРИЯ:

#### САРМУХАРРИР:

Достизода Миралй – ректор, Хунарманди Халқии Точикистон.

#### МУОВИНИ САРМУХАРРИР:

**Азизй Фароғат Абдуқаххорзода** — мусиқишинос, Арбоби хунари Точикистон, доктори илмҳои санъатшиносй, профессор.

#### АЪЗОЁНИ ХАЙАТИ ТАХРИРИЯ:

**Латифзода Диловар Назришох** – доктори илмхои педагогй, профессор. **Низомов Аслиддин** – мусикишинос, доктори илмхои санъатшиносй, мудири шуъбаи санъатшиносй АМИ ЧТ.

 Сафаров Сайфулло Саъдуллоевич – номзади илмхои фалсафа.

 Назарова Лариса Александровна – мусикишинос, номзади илми санъатшиносй.

 Хомидзода Сангалй Саттор – композитор, Корманди шоистаи Точикистон,

 муовини раиси ИК Точикистон.

**Камолова Хосият Қурбоналиевна** — номзади илмҳои фалсафа. **Шарифзода Лутфулло** — мудири кафедраи забонҳо, номзади илми филологй. **Абдуллозода Эмомалй** — аъзои шурои масъулини чопи шумораи мазкур.

#### РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ:

#### ГЛАВНЫЙ РЕДАКТОР:

Достизода Мирали – ректор, Народный артист Таджикистана.

#### ЗАМЕСТИТЕЛЬ ГЛАВНОГО РЕДАКТОРА:

Азизи Фарогат Абдукаххоровна – музыковед,

Заслуженный деятель искусств Таджикистана, доктор искусствоведения, профессор

#### ЧЛЕНЫ РЕДАКЦИОННОЙ КОЛЛЕГИИ:

**Латифзода Диловар Назришох** – доктор педагогических наук, профессор. **Низомов Аслиддин** – музыковед, доктор искусствоведения,

заведующий отделом искусствоведения НАН РТ

**Сафаров Сайфулло Саъдуллоевич** – кандидат философских наук **Назарова Лариса Александровна** – музыковед, кандидат искусствоведения. **Хомидзода Сангали Саттор** – композитор,

Заслуженный работник Таджикистана, зам. председателя Союза композиторов РТ.

**Камолова Хосият Курбоналиевна** – кандидат философских наук. **Шарифзода Лутфулло** – зав. кафедрой языков, канд. филологических наук **Абдуллозода Эмомали** – член ответственного совета за данный номер журнала

#### МАКОЛАХОИ ИЛМЙ // НАУЧНЫЕ СТАТЬИ

ТДУ 001:78.03 (575.3)

Фарогат Азиз $\bar{u}$ , д.и.с., профессор

#### СИСТЕМАИ МУСИҚЙ-НАЗАРЙ ДАР МАКОМОТИ ТОЧИК

Мусикиро дар давраи пайдошавии мусикии профессионалии точик, асрхои VI — аввали VII дар чомеаи мардуми эронй шуғли табақаи ашроф мешумориданд. Ва дар давлатдории Сосониён он яке аз чахор шуғли ифтихорй маҳсуб меёфт. Аз ибтидо муносибат ба мусикй хеле чиддй буд, зеро он барои рушди зеҳни инсон судманд буд. Аз ин чост, ки ҳатто дар саҳифаҳои мудҳиштарини таърихи точикон мусикй пайваста (ҳарчанд ки на ҳамеша устуворона) чо дошту рушд меёфт. Мисоли дигари таърихи мусикии точик бо давраи Сомониёни бузург вобастагй дорад. Онҳо фаҳмиши хуби системавии мусикии точикро дар давраи тоисломй дошта, саъй карданд ва тавонистанд, ки ин фаҳмишро дар давраи фарҳанги исломй коҳиш надиҳанд. Сомониён бузург шароити хуби рушди илмро ба вучуд оварда, заминаи илмии мусикиро ташаккул доданд ва фаҳмиши системавии мусикиро руи он гузошта тавонистанд. Ин ғалабаи бузурги маънавиёти точикон ба шумор меравад.

Дар баробари ин мушохида мешавад, ки аз замонхои қадим ба мардуми эронитабор истифода бурдани эчодиёти аклонй-зехнии худ барои халли ин ё он муаммо, ва ё дар хотири мардум акс гардонидани ходисахои таърихй ё бахо додан ба он ба чунин васила хос буд 1. Ва мусикй низ бо дигар навъхои эчодиёти аклонй-зехнй якчо амал мекард. Зеро ки дар бораи чй будани мусикй, суди он ба инсон, созхои мусикй ва х. андеша мекарданд. Чунин андешарониву мулохизахо на танхо аз манбахои хаттй, балки аз деворнигорахову сангнигорахо (петроглифхо)-и қадимтарин, дарёфтхои археологй ва баъзе жанрхои эчодиёти халқ, аз қабили афсонаву қиссахо низ маълуманд. Аз чунин маълумот аён мегардад, ки дар баробари мусикй тасаввурот ва андешаронй дар бораи он низ пайдо шудааст. Имрўз ин андешаронихои нахустин маънои маълумоти илмиро дар мусикй пайдо карда, аз зухуроти қадамхои аввалини мусикишиносии точик арзёбй мегарданд.

Таърихи фарханги мусикии точик даврахоеро падид меоварад, ки онхо аввалан барои ташаккули замина, сониян – ташаккули системаи мусикй ва солисан – рушди минбаъдаи он мусоидат намудаанд. Албатта, ин тасодуфй нест. Дигаргуншавии амалияи мусикй, рушди тадричи (эволютсия)-и фахмиши эстетикй-фалсафй, умуман як катор илмхо бо назарияи мусикй якчо карор гирифта, дар чунин ивазшавй накш мебозанд. Ва амалияи мусикй низ дигар мешавад. Натичаи дигаргун шудани чунин мутаносубии мохияти илмхову фахмишхо ба ташаккули системаи нави мусикй меоварад.

Мусикии суннатии профессионалии точик аз ибтидо мохиятан (консептуалӣ) бо падидаи мақом<sup>2</sup> зухур гардид. Ва он аз ибтидо ба ҳайси система (низом) пайдо шуда, дар давраҳои гуногуни таърихи мусикӣ ба низоми дигар табдил ёфта, бо шакли нав зухур гардида, рушди бетаваққуфи ин мусикиро таъмин намудааст. Ҳамин тавр, ҳарчанд ки дар мусикии точик консепсияи мақом ҳанӯз аз асрҳои VI–VII зоҳир гардида бошад ҳам, онро то асри гузашта

Лабаш ҳаме хушмаза.

Нигош халоки дилхо,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Масалан, накши маҳорати навозандагии Борбад дар халос кардани Мирохӯр (аспбон) аз марг, таъсири суруди Борбад ба Хусрави Парвиз ва ё рубоии машҳуре аз деворнигораи Қалъаи Ҳулбук:

Абрўкамони Ҳамза,

Мичгон хаданги ғамза.

ки онро мардуми Кулоб ба лашкаркаш Амирҳамза бахшида буд ва мисолҳои зиёди дигар.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Таъкиди «мохиятан» (на аз руч «истилох») ин чо тасодуфи нест. Вокеан, дар фарханги точикон мафхуми аввалини макомот «парда» харгиз якранг набуд.

«системаи мусиқй-назарй» ном намегирифтанд. Мафхуми «системаи мусиқй-назарй» ҳамчун ибораистилоҳ мафҳуми навест, ки дар асри ХХ пайдо шудааст. Моҳияти ҳар як зуҳуроти мақомот дар таърихи мусиқии суннатии профессионалии точик ба маънои ин мафҳум мувофиқат мекунад. Мақомот ҳамеша тачассумгар ва ифодакунандаи моҳияти мусиқии точик боқй мондааст. Вале мушкилоти асосй дар он аст, ки на аз давраи қадими пешазисломй ва на аз давраи асримиёнаии фарҳанги исломй ҳуди мусиқй ба мо дастрас нашудааст. Ягона манбае, ки барои ба даст овардани тасаввурот дар бораи мусиқии он давраҳои қадиму асримиёнай имрӯз ба мо ёрй мерасонад, андешаву мулоҳиза дар бораи он аст. Чунин маълумотро на танҳо дар рисолаҳои илмиву амалии сирф фаннии мусикй, балки адабиёти бадей, назми классикй, таърихномаҳову сафарномаҳо ва дигар сарчашмаҳои ҳаттй, ва таҳлили муштараку мукоисавии маълумоти он сарчашмаҳои ҳаттй бо омӯзиши системаҳои имрӯзаи мақомоти точик, ки айни ҳол бо Шашмақом, Фалак ва мақомҳои маҳаллии точик дар амалияи мусиқй маъмуланд, имконпазир мегардад.

Мақомоти замонҳои гуногунро метавон барои он ба як система тааллуқ донист, ки ҳамаи онҳо як вазифаро ичро кардаанд ва ин вазифаи системаи мусиқӣ-назарист.

Дар ин чо бамаврид аст дар бораи коркардхои мусикишиносй оид ба мафхуми «системаи мусикй-назарй» шарх бидихем. Мусикишиноси нуктасанч профессор Юрий Холопов дар тахлили системахои мусикй-назарй ба эътибор гирифтани якчанд меъёрхоеро зарур мешуморад [5, с.11; 8], ки онхо чунинанд:

- І.1. Вазъи амалияи мусикй
- І.2. Вазъи назарияи мусиқй
- ІІ.3. Амалияи мусиқие, ки илман омухта мешавад.
- II.4. Амалияи мусикй максади олии (идеал) эстетикии назария
- III. 5. Нуфузи илмҳои дигар
- III.6. Методологияи умумй-илмй ва хусусй-илмй

Дар ин радабандй мусикишинос И. Котляревский ду меъёри аввалро заминаи таърихии ташаккули системаи мусикй-назарй ва меъёри сеюмро асоси системаи мусикй-назарй мехисобад.  $\bar{y}$  кайд кардааст: «Маҳҙ омузиши амалияи мусикии давру макони мушаххас имконият медиҳад, ки моҳият ва хусусиятҳои онро барои ташаккули системаи мусикй-назарии ҳамон замону макон ҳамчун маводди воқей қабул бикунем. Барои давраи дигар онҳо ба кор намераванд» [4, с.7].

Меъёри чахорум, панчум ва шашум аз доираи категорияхои сирф мусикй баромада, мусикиро бо дигар илмхо мепайвандад. Чунин алокамандй имконият медихад, ки мусикй ва фанхои дигар аз якчояшавй таъсирбахш шаванд. Зеро ки системаи мусикй-назарй наметавонад дар асоси сирф хусусиятхои мусикй ташаккул ёбад. Барои ташаккули системаи муайяни мусикй баъзе фанхо (масалан, таърих, зебоифахмии замон ва х.) ҳамчун асос, дигар фанхо ҳамчун услуби баёну таҳлил (масалан, арифметика, геометрия ва назму арӯз) ва сеюмй барои гузариши вокей дар амалияи мусикй хизмат мекунанд. Якчошавии муайяни илмҳо зарур аст ва ҳамеша барои тарафайн судманд аст.

Дар таърихи илми мусикии Шарк фанни мусикй ибтидо дар чахоргона (квадривиум)-и фанхои риёзй талкин мегардид. Агар Абунасри Форобй мусикиро бештар дар асоси фанхои дакик дида баромада бошад, асосгузори дигари илми мусикии Шарк Абуалй ибни Сино доираи заминавии онро хеле васеъ гардонидааст[3]. Ва хамбастаии илмхо фаъолияти олим-энсиклопедистро дар таърихи башарият гаштаву баргашта аз нав ба миён меовард. Дар ин алокамандиву пайвастагихо чудо кардани унсурхои сирф мусикиро фанни мусикишиносй ичро менамояд.

Системаи мусиқӣ-назариро як нафар ё як чомеа офарида наметавонад. Он ҳамеша маҳсули шуури чамъиятист. Дар рушди Шашмақому Фалак мо на танҳо муаллифонро намекобем, балки ба замони офаридани ҳар як асари таркибии он кам аҳамият медиҳем. Чаро? Чунки қонунияти маъмулияти шифоҳӣ ва риояи қоидаҳои асосии он система ҳамеша паҳлуи ҳуд меъёри интихоби маводи мусиқиро дорад. Ичрокунандаи ин амали интихоб дар ин чараён меъёрҳои эстетикӣ, фаҳмишӣ (идеологӣ), фалсафии замону макон мебошанд.

Дар мусиқй, системаи назарии он (системаи мусиқй-назарй) на ин ки дар асоси худи мусиқй, балки дар асоси таносуби он бо вокеият (объект) ва бо шуури чамъиятии давраи мушаххас (субъект) муайян мешавад ва ташаккул меёбад. Ин ҳамон «набзест», ки байни «шуури чамъиятй», «мусиқй» ва «вокеият», яъне дар мутаносубии байниҳамдигарии сегонаи «шуури чамъиятй – мусиқй – вокеият» пайдо мешавад [4, с.20] ва амал мекунад. Ҳамин таносуб дар ҳар давру замон ивазшаванда аст. Зарурати ивазшавй аз мутаносубии ин сегона вобастагй дорад. Мақомоти точик дар ривочи таърихии худ се гунаи системаи мусиқй-назариро гузаштааст :

Хафтпарда (асрхои VI-VII)

Дувоздахпарда (асри XII)
Дувоздахадвор (асри XIII)
Дувоздахмаком (асрхои XIII-XVIII)

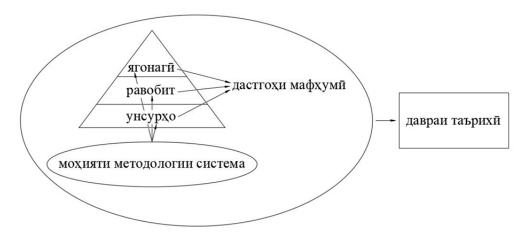
Шашмаком (охири асри XVIII - ин чониб)

Чадвали 1. Рушди системахои мусикй-назарй дар таърихи мусикии точик

Дар системаи мусиқй-назарй сохтори он низ мухим аст. Дар ташаккули ин сохтор низ меъёрхои фавкуззикр нақш мебозанд. Одатан дар системахо *сатуи унсурхо*, *сатуи алоқаманд* ва *сатуи ягонаг*й хеле мухим аст [4, с.16]. Дар сатхи унсурхо – интихоби маводди мусиқй ва василахои ифодаи онхо, дар сатхи алоқамандй – таркиботи дохилй ва дар сатхи ягонагй он фанни мусиқиро муаррифй менамояд.

Падидаи маком дар макомоти точик хам дар Шашмаком хасту ва хам дар Фалак. Агар дар сатхи унсурхо онхо гуногун бошанд, дар сатхи алокамандй низ таркиботи дохилии онхо фарк бикунад, дар сатхи ягонагй хар ду мансуб ба мусикии суннатии точиканд (1) ва хар ду аз навъхои макомоти точиканд (2). Ва мансуб донистани хар ду ба системаи маком аз он аст, ки мутаносубии унсурхову таркиботи сохторй ба ягонагии онхо равона мешавад. Танхо бо набзи алокамандии худ онхо ин ягонагиро ба даст меоваранд. Мазмуни ягон унсури системаи маком дар услуби тасвирии образ карор намегирад. Он дар худ алокамандии худро дорад, ки дар сатхи равобити унсурхои маком амал мекунад. Ва мансуб будани худро ба ин система (маком) хамеша бо чунин гунаи алоакамандй тасдик мекунад. Аз ин ру маком падидаи ба вучуд овардани холати муайян аст. Ин падида касеро ба тамошои чизе даъват намекунад. Маком касро ба фахмидани он холат даъват мекунад. Бахри он бо унсурхои хосса касро гу ба як холат гарк мекунад. Хар навъи макомоти Шарк чунин амалро бо забони мусикавии мардуми худ ба амал меоварад. Аз ин чост мутафовитии мусикии макомот, харчанд ки принсипи ягонаро дорост. Ин принсипи системавй аст. Ва он дар сатхи хар ду навъи мусикии профессионалй як вазифаро ичро мекунад.

Ба гуфтаи мусикишинос И. Котляревский дар системаи мусикй-назарй ин сатххои номбурда ба як максад равона шуда, асоси методологии онро ташкил медиханд. Мохияти системаи мусикй-назарй дар ягонагии ўст. Он хифз намудану нигох доштани кавоиди ягонаро дар сохтору мазмун, маъмулияти амалй ва конунхои назарй ва х. мепазирад, дигарро не. Мусикишинос ягонагии ин системаро дар чадвал чунин нишон додааст [4, c.20]:



Чадвали 2. Равобит дар дохили системаи мусиқй-назарй

Хар се сатхи таъкидшуда – унсурй, равобит ва ягонагй (олй) бо равияи методологии система дар робита аст, хамзамон тибки сохтори умумии система, хар яке аз сатхи поёнй дар навбати худ сатхи поёнии дигарро муайян мекунад. Ва як сатх, хатто агар вай сатхи олй бошад хам, кудрати муаррифй кардани системаро надорад.

Се сатхи системаи мусиқй-назарй – унсурй, равобит ва ягонагй (олй) бо принсипи асосии методологй рахнамунй карда мешавад. Принсипи асосии методологй риояи ягонагиро дар хамаи сатххо металабад ва дар натича вучудият ва фаъолияти системаи мусиқй-назариро таъмин менамояд.

Зери системаи мусиқй-назарй илме/донише ташаккул меёбад. Ва бидуни он фахмидани ин система имконнопазир мегардад. Ҳар як амал ва унсури системавй тавассути мафхуми мушаххас зухур мегардад. Зеро ки ҳар як мафхум дар система вазифаи худро дорад ва функсияи муайянро ичро мекунад. Барои вучудияти системаи мусиқй-назарй муҳаққиқ ин меъёрҳоро зарур мешуморад:

- принсипи асосии методологй
- ❖ ягонагй
- **\*** сохтор
- дастгохи мафхумй
- ❖ таркиботи категориявй

Дастгохи мафхумй дар системаи мусикй-назарй инъикоскунандаи холату сатхи назарияи мусикии давраи мушаххас мебошад. Хамаи дастовардхоеро, ки башарият (ё халке) то он давра ноил гардидааст, дар он инъикос меёбанд. Ва махз он доимо дар рушд аст ва бо илме, ки онро инъикос мекунад, хамеша якчоя иваз мешавад. Хар як мафхум категорияи муайянро дар система мунъакис менамояд. Таркиби категориявии система аз робитаи байнихамдигарии онхо пайдо мешавад. Робитаи байникатегориявй системавй аст на дигар. Зарурати ба миён омадани категорияи нав, ки одатан бо истилохи нав номгузорй карда мешавад, аз мукаммалшавии система шаходат медиханд. Зеро ки мафхумхои нав (хамчун инъикоскунандаи категорияхои нав) танхо дар рохи рушду мукаммалшавии система заруранд. Ин дигаргунихо рушди тадричи (эволютсия)-и илми мусикй-назариро тачассум менамоянд. Дар натичаи дигаргунихои зиёд, ва ба дарачаи авч расидани ин мукаммалшавй, ивазшавии як системаи мусикй-назарй ба системаи дигари мусикй-назарй ба амал меояд [4,с.22].

Системаи мусиқй-назарй дар мусиқишиносй якчанд хел муайян карда шудааст: «.. системаи мусиқй-назарй маҳсули шуури чамъиятии таърихан мушаххас, маҷмуи ягонаи тасаввурот дар бораи қонунияти интихоб ва ташкили маводи садои (мусиқй)-и дар амалияи мусиқй бавучудомада ва инчунин омилҳои ин қонуният мебошад» [4, c.23].

Агар системаи мусикй-назариро ба диди диахронй нигарем, мебинем, ки дар хар давраи муайян шакли он иваз мешавад, яъне хар дафъа системаи мусикй-назарй симои таърихии худро сохиб мешавад. Зухуроти симои нави таърихии система дар дастгохи мафхумии он ба амал меояд.

Системаи Хафтпарда як навъи системаи космологи аст. Барои тафаккури мусики ин система хануз синкрети аст. Мушохидахои конунияти табиат ба акидаи ягонагии олам меовард. Дар системахои навъи космологй аз хама мухим он буд, ки он ягона аст ва хамаи унсурхое, ки дар дохили онанд, ба хамин ягонагй мусоидат мекунанд. Ин маънои онро дорад, ки хар чизе, ки дар асоси унсурхои ин системаи мусикй офарида мешавад, берун аз он баромада наметавонад ва танхо ба хамин система мансуб аст. Амалияи мусикии Хафтпарда эхтимол чунин сурат мегирифт, ки асари мусиқ дар асоси ибораоханг ову иборазарб ои муайян сохта мешуд. Ва ин иборахо бо якдигар бештар ба таври синтаксисй алокаманди доштанд, на ба таври фонетики. Чунки вохиди хурдтарини онхо ибора буд, на садои мусикй. Бинобар ин Хафтпарда мебояд яклухт бо макрокосм ва микрокосм кабул мешуда буд, зеро ки танхо дар ин ягонагй ва риояи қонуниятхои дохилии он вучуд дошта метавонист. Дар баробари ин баъзе унсурхое хастанд, ки махз дар системаи Хафтпарда зохир гардида, мусикиро ба василаи мушаххаси мустакил хамчун тачассумгари вокеияти табий (на натуралй!) наздик овард. Зимни Хафтпарда таклид кардан ба ибораохангхои дилфиреби табиат он маъноро дорад, ки барои кабули табиат мусоидат менамояд ва он на ба маънои тасвир кардани табиат равона шудааст. Ин яке аз рохе буд барои рушди мусикй хамчун навъи мустакили шуури инсон. Бинобар ин барои Хафтпарда бештар мусикии созй хос аст, на овозй. Овози инсон хам чун яке аз сози мусикй истифода бурда мешуд. Эхтимол, фавкулолихадафи мутриби он давра ифода карда тавонистани ибораохангхои дилнишини табий буд. Махз кудрату тавоноии мусикй дар ифода намудани иборахои зебои дилнишин минбаъд тадричан ба мустакилияти мусикй меоварад. Аз чихати назария хадафхои мусикиро бо ифодахои нахустини мазмуни мушаххас, дарки зебоии садо, системаи мусикие, ки бо табиат тавъам аст ва диг. равона месохт. Пайдоиши мусикиро бо худи табиат пайваста, генезиси мифологй-афсонавии онро макбул медонист. Системаи Хафтпарда барои мусикии форс-точик зухуроти нахустини системаи мусикй-назарй махсуб меёбад.

Системаи дуюми макомот — Дувоздахпарда/ Дувоздахмаком зимни давру замонхои мураккаби идеологій ба худ рох ёфта, бештар бо чустучўву ташаккули асосхои илмій-методологии фанни мусикій ва муносибатхои мусикій бо фанхои дигар сурат гирифт. Махз истифодаи хунари фанни дигар (фанни адабиёт, хунари шеърхоній) дар асоси амалияи мусикии замон (давраи Сомониён, а. IX—XI) ба эхёи хунари мусикій дар фарханги исломій овард. Бо саъю кўшиши мардуми точик нигох доштани системаи тоисломии Хафтпарда, дар даврахо Тохириён, Саффориён ва хусусан Сомониён дар амалияи мусикии асрхои IX—XI, маънои бори дигар дар шароити нав рохи рушди худро ёфтани онро дорад. Зимни нутки форсій-дарій-точикій (забони нав) услуби нави шеърхоній (кироати матни мавзун, шеъри нав) бо чалби тобишхои нави оханги нутки точикій дар нутки мусикій, асоси лахниву дарачотии он ранги нав хувайдо гардид. Бехуда нест, ки махз дар хамин давра фосилахои нав (вустои фурс ё вустои Залзал, вустои холис ё вустои Ибни Сино, рубъпардахову силспардахо ва х.) пайдо шуда, зарурати пайдошавии дарачоти нав ба миён омад. Дар ин замина, тадричан, дар муддати ду-се садсола, дар асри XII, дарачоти нави дувоздахгона пайдо шуд.

Системаи сеюми мусиқй-назарии мақомоти точик Шашмақом — зодаи ҳам назму ҳам мусиқии точик аст. Ва робитаи ин ду манба дар Шашмақом на танҳо дар сатҳи фонетикй, морфологй, балки дар сатҳи системавй қарор гирифтааст (1). Ва агар дар гузариши системаи Ҳафтпарда ба Дувоздаҳпарда / Дувоздаҳмақом омили асосии дигаргунии мусиқй аз ивазшавии забон (пайдоиши забони форсй-дарй-точикй ва сониян, қисман арабикунонии он) маҳсуб ёбад, дар гузариши Дувоздаҳмақом ба Шашмақом — он мушаҳҳас зоҳир шудани он бо системаи зарбй, жанру фалсафаи назми классикй, мантиқи ғазали классикй, мавзунии шеъри точикист (2). Дар якчояй ин дигаргунии мусиқй ба иваз кардани сози бунёдй-системавии он овард — аз уд ба танбур (3).

Дар кухистони точик падидаи Фалак бо ормону орзухои кухистониён хувайдо гардида, системаи худ, системаи мусикй-назарии *чормуком*-ро ба вучуд овард. Эхтимол ин система хеле кадим аст. Зеро ки асоси онро фахмиши космологй-пантеистии *чорунсур* ташкил медихад. Ин системаи мусикй-назарй, ки Фалакро тачассум менамояд, бо номхои «чорпарда» ва «чормодарон» низ дар байни ахли мусикй пахн гардидааст. Маълум аст, ки истилохи «парда»

номи аввалӣ ва истилоҳи «мақом» номи баъдии системаи мақомоти точик аст. Нисбат ба истилоҳи «модар» зимни истилоҳи калимаибораии «чормодарон» манзури мо ин аст, ки шакли асосии истилоҳ «чор мадор» аст, бо маънои луғавии «мадор» — «меҳвар» (1), «асос», «бунёд» (2) [6, II. С.619]. Чунин ном гирифтани системаи лаҳнӣ-мақомӣ дар Фалак маънои бевоситаи функсияи онро тачассум намудааст, яъне «Фалак ба чаҳор мадор офарида мешавад» ё «чаҳор мадор асли Фалак аст». Ивазшавии калима-истилоҳи «мадор» ба калимаи ширини «модар» дар амалияи мусиқӣ, «этимологияи ҳалқӣ» байни аҳли ҳунар ба амал омада, бо изҳори маҳбубият он дар шакли чамъ маъмул гардидааст. Бо вучуди иваз шудани як калима ба калимаи дигар, зимни Фалак ҳар ду як функсияро дорад — «асос», «асл».

Муҳаққиқон се давраи таърихии рушди системаҳои мусиқӣ-назариро зимни мусиқии аврупой чудо мекунанд:

- ❖ давраҳои антиқа, асрҳои миёна ва Эҳё (дар ин муддат (то XVI– XVII) мусиқӣ аз вазъи синкретӣ баромадааст);
- давраи чустучўи асосхои методологй;
- давраи рушди системахои мусикӣ-назарӣ дар алокамандӣ бо якдигар.

Агар онро бо таърихи макомоти точик мукоиса мекунем, чунин вазъро дида метавонем:

- ◆ охири давраи тоисломй / давраи аввали курунивустой ташаккули мусикии касбй бо нахустсистемаву нахустжанрхои сирф мусикй (a.V–VI);
- ❖ ташаккули асосҳои методологӣ ва заминаи илмии мусиқии точик дар чараёни пуравчи ду давраи Эҳёи бузурги фарҳангӣ:
  - давраи Эҳёи фарҳангу илми форс-точик (a.IX–X);
- ▶ давраи Эҳёи дуюми фарҳанги точикон (баъди ҳучуми ваҳшиёнаи муғул) асрҳои XIV–XV
- ❖ асрхои минбаъдаи XVI чоряки аввали асри XX-ро ба давраи Маърифат дар таърихи халки точик тааллук донистан равост. Дар ин давра равияхои бедоршавй, маорифпарварй, маърифатй байни точикон бо дурахши хоссае падид омад, харчанд ки ин ташаббусхо хар боре аз тарафи манғит саркуб мегардиданд.

Хулосаи гуфтахои боло чунин аст, ки

- ❖ мақомоти точикони водй дар таърихи худ се системаи мусиқй-назариро аз сар гузаронидааст: Ҳафтпарда, Дувоздаҳмақом, Шашмақом.
- ❖ мақомоти кӯҳистон Фалаки точик аз ибтидо дар як система чаҳорпарда/чормуқом/чормодарон то имрӯз маъмул аст. Табиист, ки барои кӯҳистониён нигаҳ доштан, ҳифз кардани он хос аст, на иваз кардани он, ҳарчанд ки дар дохили он дигаргуниҳо ба вучуд меомаданд.

Инак, имруз дар мусикии суннатии точик ду гунаи системаи мусикй-назариявй чо дорад: шаш маком ва чор муком. Харду системахои макомианд. Барои макомоти точик он мухим буд, ки мохияти ин системахо хамеша ба як тарз бокй мемонд, макомот мохияти системавии худро хамеша нигох медошт:

- ❖ дар асоси ҳар яке эчоди асарҳо бемаҳдуд аст;
- унвон шумораи макомхои аслиро ифода мекунад;
- ❖ хар як асл бо оханги хосса падид омадааст;
- ❖ ҳар фаръ ҳам дорои оҳанг ё зарби хосса буда метавонад;
- ❖ сохтори ҳар кадоме дар асл-фаръ қарор мегирад;
- ◆ асл ҳам қолабзарб ва қолабоҳанг буда метавонад;
- ❖ мактаби он устод-шогирд аст.

Дар шароити «бархўрд»-и ду навъи мусикии профессионалй дар асри XX дар фарханги мусикии точик системахои мусикй-назарй хам бо хам «бархўрданд» [9]. Маълум аст, ки системаи мусикии касбии аврупоиасос системаи мажорй-минорй мебошад. Дар «муросой» бо якдигар (системахои макомии мусикии касбй суннатии точик ва системаи мажорй-минорй) дере нагузашта онхо равияи нави мусикии профессионалии точик – симфонизми маком-ро ба вучуд оварданд [10]. Унвонхои жанрии чунин падида хам дар омехтагии истилохоти дутарафаи

шарқй-ғарбй ба вучуд омаданд, ба монанди «мақоми симфонй», «мақом-симфония», «мақом-вариатсия», «мақом-фантазия» ва ҳоказо [2].

Ин падидаи бузург бо асархои хеле чолиби композиторони точик Ф. Шахобов, Ш. Сохибов, Ю.Тер-Осипов, Ё.Сабзанов, З. Шахидй, Фирўз Бахор, А.Одинаев, Т. Шахидй, Т. Сатторов, Лола Толис, Б. Юсупов ва дигарон намудор гардидааст [10]. Чолиб ва хам табиист, ки дар талкини ин мавзўъ хар як муаллиф мутаносибии ду системаи мусикиро ба таври худ пешниход менамояд.

#### Адабиёт

- 1. Азизи Ф.А. К вопросу логики макомной композиции. // Проблемы музыкальной науки. Российский научный сппециализированный журнал. 2019, №2. С.63-75.
- 2. Азизи Ф. Маком и Фалак как явления профессионального традиционного музыкального творчества таджиков. Душанбе: Адиб, 2009. 398 с.
- 3. Вызго Т.С. О вкладе Ибн Сины в мировую музыкальную науку // Абу Али ибн Сина. К 1000-летию со дня рождения. Ташкент: Фан, 1980. С. 189-201.
- 4. Котляревский И. Музыкально-теоретические системы европейского музыкознания. Киев: Музична Украина, 1963. 153 с.
- 5. Музыкально-теоретические системы. Прогр. для ист.-теоретических и композиторских фак. муз. вузов. Составитель Ю. Холопов. Москва, 1972
- 6. Фарханги забони точик $\bar{u}$ . Аз асри X то ибтидои асри XX. Дар ду чилд. Тахр. М. Шукуров ва диг. Москва: Сов.энц., 1969. Ч.1. 951 с.; Ч.2. 950 с.
- 7. Хакимов Н. Авесто и древнеиранская музыкальная теория. // Раховарди қалам. Мачм.мақ. Хучанд, 1993. С.67-75.
- 8. Холопов Ю., Кириллина Л., Кюрегян Т., Лыжов Г., Поспелова Р., ЦеноваВ. Музыкальнотеоретические системы. Учебник для историко-теоретических и композиторских факультетов музыкальных вузов. – Москва: Издатдом «Композитор», 2006. - 632 с.
- 9. Шахназарова Н.Г. Музыка Востока и музыка Запада. Типы музыкального профессионализма. Москва: Музыка, 1983. 151 с.
- 10. Янов-Яновская Н.С. Макомы как источник обновления симфонической драматургии. // Профессиональная музыка устной традиции народов Ближнего, Среднего Востока и современность. Ташкент: ИздЛИ им.  $\Gamma$ . Гуляма, 1981. C.254 258.

#### Аннотатсия.

Мафхуми «системаи мусиқй-назариявй» дар мусиқии суннатии точик бори нахуст ба ҳайси масъалаи махсуси таҳқиқ таҳлил мегардад. Дар таърихи мусиқии касбй суннатии точик системаҳои мусиқй-назариявй ду гуна рушд ёфтаанд. Дар мусиқии суннатии точикони водинишин ин падида бо ивазшавй аз Ҳафтпарда ва Дувоздаҳпарда/Дувоздаҳмақом то Шашмақом расидааст. Дар мусиқии точикони куҳистон бо системаи чормуком/чормодарон/чорпарда рушд ёфтааст. Новобаста ба ин фарқият зимни ҳарду доираи рангоранги жанрй пайдо шуда, ҳар як саҳифаи таърихиро муаррифй кардааст. Дар асри XX ба ин гуногунии системаҳои мусиқй-назариявй системаи мажорй-минорй рангу чилои худро илова намуд. Дар натича равияҳои нави жанрй дар омехтагии ду навъи системаҳои мусиқй-назариявй пайдо шуд.

#### Аннотация.

Впервые понятие «музыкально-теоретическая система» в традиционной таджикской музыке избрана как специальный вопрос исследования. В истории традиционной таджикской профессиональной музыки музыкально-теоретические системы развивались двояко. В традиционной музыке долинных таджиков феномен данной системы прошёл путь от Хафтпарда и Дувоздахпарда/Дувоздахмакома к Шашмакому. В музыке горных таджиков система чормуком/чормодарон/чорпарда всегда тщательно охранялась. Несмотря на эту разницу путей развития в контексте обеих систем появился широкий круг жанров, достойно представляющий каждую страницу истории. В XX веке к этому многообразию музыкально-теоретических систем новую окраску добавила мажорно-минорная система. В результате возникли новые жанровые тенденции на базе сочетания двух типов музыкально-теоретических систем.

#### Abstract.

For the first time, the concept of "musical-theoretical system" in traditional Tajik music is chosen as a special research question. In the history of traditional Tajik professional music, musical-theoretical systems

developed in two ways. In the traditional music of valley Tajiks, the phenomenon of this system went from Haftparda and Duvozdakhparda/Duvozdakhmaqom to Shashmaqom. In the music of mountain Tajiks, the chormuqom/chormodaron/chorparda system has always been carefully guarded. Despite this difference in the paths of development, a wide range of genres has emerged in the context of both systems, worthily representing each page of history. In the 20th century, the major-minor system added a new color to this diversity of musical-theoretical systems. As a result, new genre trends emerged based on a combination of two types of musical-theoretical systems.

*Калидвожаҳо*: Ҳафтпарда, Дувоздаҳпарда, Дувоздаҳмақом, Шашмақом, чормуқом, чормодарон, чорпарда, системаи мажорй-минорй, асл-фаръ, устод-шогирд, симфонизми мақом.

*Ключевые слова*: Хафтпарда, Дувоздахпарда, Дувоздахмаком, Шашмаком, чормуком, чормодарон, чорпарда, мажоро-минорная система, асл-фаръ, устод-шогирд, макомный симфонизм.

*Key words*: Haftparda, Duvozdakhparda, Duvozdakhmaqom, Shashmaqom, chormuqom, chormodaron, chorparda, major-minor system, asl-far', ustod-shogird, maqom symphony.

#### ТАВСИФИ СОЗХОИ МУСИҚӢ ДАР АШЪОРИ РЎДАКЙ ВА ХАМАСРОНИ Ў

Рочеъ ба аслу мохияти шеър, чойгохи шеъру шоирон, робитаи шеър бо хикмату ахлок ва мусикй аз давраи қадим то имруз донишварону мутафаккирон ва шоирон нуқтаи назари худро иброз доштаанд. Мутафаккирони Юнони Қадим, аз чумла Афлотун шоирро муқаллиди табиат пиндошта, шеърро чунон тасвире, ки кудаке ба тақлид тасвире намояд, абасу бехуда пиндошта ва таъсири онро ҳам накуҳиш намудааст. Аммо ба ин назари Афлотун Арасту эътироз намуда, таъкид кард, ки тақлиди шоир аз табиат хушку холй набуда, балки тавассути қувваи тахайюл дахлу тасарруф ба офаридаҳои табиат мекунад [3, с. 50]. Аз ин гуфтаи Арасту бар меояд, ки у асоси шеърро тахайюл медонад. Ин амр боис гардид, ки баъдан пайравони мактаби машшоъ, аз чумла Ибни Сино, асоси шеърро тахайюл пиндоштаанд. Нуқтаи назарҳо аз замони қадим дар байни қавму миллатҳои мухталиф рочеъ ба аслу моҳияти шеър, чойгоҳи шоирон, робитаи шеър бо мусиқй мухталифу гуногун баён шудааст.

Ин нукта собит аст, ки пайдоиши шеър зотан аз суруд аст, ки бо мусикй пайванди кавй дорад. Хатто дар давраи румиёни кадим, чунонки Ситсерон кайд мекунад, навъи шеърхое мавчуд буданд, ки факат бо хамовозии най хамчун шеър дарк карда мешуданд [16, с. 371]. Холати ба ин монанд дар Хиндустон хам чой дорад. Дар он чо то хол лирика ба оханг ё мад кашида хонда, шеърхои эпикй суруда мешавад [5, с. 183]. Яъне як замон мусикй на танхо ба шеър пайванд доштааст, балки гохо шеър бе мусикй шеър хам шинохта намешудааст. Агар хамин тавр хам хаст, ин далели он нест, ки дар асрхои баъд ин каробати наздик барчо монда бошад. Конунияти вазнй ва арузй замоне сурат гирифт, ки шеъру мусикй хамчун ду навъи чудогонаи санъат комилан шакл гирифта буд. Аз хамин ру, ритми мусикй наметавонист барои сурат гирифтани аруз вохиди асосии ченак бошад. Пайванди шеър бо мусикй ходисаи маъмули адабй буда, ин суннат аз тачрибаи хунёгарии гусонхои кадим сарчашма гирифта, дар тачрибаи эчодии шоирони ахди Сомонй ба баъд маъмул гардида, то кунун идома дорад.

Ин қаробат ва ин наздикиро мо дар шеърхои шоирон, аз чумла шоирони мавриди назар низ ба хубӣ мебинем. Қаробати наздики шеъри шоир бо оҳанг ва савту мусиқӣ сабаб шудааст, ки овозхонони беҳтарини точик ва дигар миллатҳо бо як чазоббияту маҳорати хос ба матни шеърҳои шоирони мо оҳанг баста, сароидаанд.

Шоирон хамчун шахсиятхои огохи замони худ дар ашъорашон ба истилохоти илми мусикй, созхои мусикй, тарзи навохтани онхо, лахну охангхо зиёд ишора кардаанд, ки ин амал, аз як тараф, далели огохии шоирон аз илми мусикй ва пайванди маънавии онхо бо мусикй бошад, аз дигар тараф, мо имруз осори онхоро хамчун сарчашмаи боэътимод дар шинохти истилохоти сохаи мусикй меомузем. Дар ашъори шоирон олоти мусикии замонашон баъзан дар шакли таркибй ва баъзан комил тасвир мешаванд. Маълумоте, ки шоирон дар бораи олоти мусиқй, навохо ва пардахои он додаанд, гувохи огохии комили онхо дар ин чода аст. Аз руйи ишорахои шоирон дар ин боб хонанда метавонад дар бораи мусикй ва суруд дар мухити фархангии замони шоиорон маълумот хосил намояд. Инчунин, барои мутахассисони соха тасаввуроти комиле метавонад дар бораи тахаввули шакли олоти мусикй хосил шавад. Зеро, тавре зикр намудем, шоирон дар бораи шакли бисёре аз асобобхои мусикй маълумоти комил додаанд. Ба қавли дигар, девони шоирон гузашта аз арзишхои хунарию зебоишинохтиашон ба донишномае мемонанд, ки рузгори шоирон дар он оинавор ошкор гардидааст. Аз он чост, ки девони шоирон ганчинаест гаронарзиш, ки танхо адабдустон ва сухансанчону зебоишиносонро ба кор намеояд, мардумшиносон, чомеашиносон ва фархангшиносон низ аз онхо бахрахое бисёр метавонанд ба худ гиранд.

Масалан, дар осори устод Рудаки созхои мусикие аз кабили чанг, руд, шохруд, барбат, танбур, най (ной) ва ғайра зикр гардидаанд. Шоир мафхумхо ва созхои мусикиро барои ифодаи матлабхои гуногун истифода кардааст.

Хамчунин дар холатхои хеле ҳам нозуки офаридани образҳои бадей, шоир аз истилоҳоти мусиқии замонаш ва ҳатто аз номҳои устодони шиноҳтаи мусиқй истифода намудааст (сурудгуён, дастон сароидан ва ғайра):

...Бад-он замона надидй, ки дар цахон рафтй, **Сурудгўён**, гўй хазордастон буд... [8, с. 78].

...Дӯсто, он хурӯши **барбат** бу Хуштар ояд ба гӯшам аз такбир!... [8, с. 116].

...**Барбат**и Исову фарицуои Фуод $\bar{u}$ , **Чанг**и Мудакниру нойи Чобуки Хобон<sup>3</sup>... [8, с. 143].

Фохта бар сарв **шохруд** баровард, 3ахма фур $\bar{y}$  хишт зандвоф<sup>4</sup> ба танб $\bar{y}$ р [8, с. 363].

Дар байтҳои дигар шоир истилоҳоти «бонг», «бонгак» (нола, оҳанг), «зер» (пардаҳои баланди мусиқӣ), «нола» (бахше аз овозхониҳои классикӣ), «суруд андохтан» (ба маънои суруд хондан) ва дигар ибораҳои вобаста ба ҳунари мусиқиро васеъ истифода менамояд:

Чун латиф ояд ба гохи навбахор **Бонг**и руду бонги кабку бонги таз [8, с. 268].

Вақти шабгир **бонги нолаи зер** [8, с. 116].

*Чун ба бонг омад аз ҳаво бахнав, Май хуру бонги руду чанг шунав!* [8, с. 352].

Дар муқоиса бо дигар асбобҳо, аз қабили руд, шоҳруд, танбӯр, барбат, най (ной), устод Рӯдакӣ ба чанг бештар ишора кардааст, ки ин аз як тараф далели равшани чангнавози моҳир будани шоир бошад, аз чониби дигар, метавон хулоса кард, ки дар рӯзгори шоир ин асбоб мавриди истифодаи васеъ будааст. Ба қавли муҳаққиқони осори шоир, устод Рӯдакӣ дар Самарқанд пеш аз ҳама таҳти тарбияи устоди ҳунари мусиқӣ Абулаббоси Баҳтёр ба навоҳтани асбобҳои мусиқӣ машғул мегардад ва дар навоҳтани уд, руд, барбат, чанг, най ва ғайра ба дарачаи устодӣ мерасад [8, с. 31]. Шоир таъбири «чангнавоз»-ро дар ашъораш ба кор бурдааст, ки ин нишондиҳандаи истифодаи асбобҳои мусиқӣ дар эчоди шеър мебошад:

Замона аспу ту роиз, ба ройи хешат тоз, Замона гую ту чавгон, барои хешат боз...

Агарчи **чангнавозон** латифдаст буванд, Фидои дасти калам бод дасти **чангнавоз**!...

Туй, ки чавру бахилй ба ту гирифт нишеб,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Дар бахши «Тавзехоти номхо»-и силсилаи «Ахтарони адаб»: «Чобуки Хобон – зохиран хунарманди найнавоз будааст» [8, с. 368].

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Зандвоф» – мачозан ба маънои «булбул», «хазордастон» аст (Л.Ш.)

Дигар аз асбобхои мусикй, ки хам дар ашъори устод Рудакй ва хамасрони у, аз чумла Абулхасан Оғочии Бухорой, Шокирии Бухорой, Абузироа ва дигарон барои парвариши саҳнаҳои хаёлиашон зиёд бахра гирифтаанд, барбат мебошад. Оид ба барбат дар «Луғатнома»-и Деҳхудо ва «Мафотеҳ-ул-улум» чунин маълумот дода шудааст: «Барбат муарраби барбат ба маънии синаи бат (мурғобй), зеро ки сози барбат шабеҳ аст ба синаи бат. Мураккаб аз чаҳор тор аст. Номи зуфттарини он чаҳорбам аст ва тореро, ки баъд аз бам аст, мусаллас хонанд ва тори баъд аз мусалласро мусанно номанд ва чаҳоруминро, ки аз ҳама бориктар аст, зер гуҳнд ва араб барбатро уд ном диҳад».

Дар шеъри устод Рудакй дар ду маврид, дар як китаи Абулҳасан Алй ибни Илёс Оғочии Бухорой, ки аз чумлаи шоирони замони Сомониён асту ўро ҳамзамони Нуҳ ибни Мансури Сомонй (977-997 милодй) мешиносанд, як маротиба, дар як байти шоирони маъруфи нимаи аввали асри X Шокири Бухорой ва дар як байти Абузироа Муаммарии Гургонй барбат ҳамчун сози мусикй зикр шуда, чилваҳои хос дорад:

Эй он ки надорй хабаре аз хунари ман, Хоҳй, ки бидонй, ки наям неъматпарвард,

Асп ору каманд ору китоб ору камон ор, Шеъру қаламу барбату шатранцу маю нард [1, с. 387].

Онро, ки бо макую калоба бувад шумор, Барбат кучо шиносаду чангу чагонаро?! [1, с. 76].

Чун бод ҳамегардад, бо бод ҳамегардам, Гаҳ бо ҳадаҳу барбат, гаҳ бо зираҳу ҷавшан [1, с. 385].

Дар байти Шокири Бухорой дар баробари барбат аз чағона ном асбоби дигар ёд шудааст, ки хеле чолиб аст.

Дигар сози мусиқие, ки шоирони ҳамсари Рӯдакӣ барои суварнигориҳояшон бештар ба кор мегиранд, чанг мебошад. Номи ин сози мусиқӣ дар шеъри Абутаййиб Муҳаммад ибни Ҳотам Мисъабӣ, Абумансур Муҳаммад ибни Аҳмад Дақиқӣ, Абушуайб Солиҳ ибни Муҳаммади Ҳиравӣ, Абулҳасан Алӣ ибни Муҳаммад Мунчики Тирмизӣ чилваҳои хос доранд:

Чаҳоно, ҳамоно фусунию бозӣ, Ки бар кас напоию бо кас насозӣ.

Чу мох аз намудан, чу хор аз пасудан Ба гохи рабудан чу шохину бозй.

Чу захр аз чашидан, чу **чанг** аз шунидан, Чу бод аз базидан, чу алмоси гоз<del>й</del>.

Чу **уд**и Қуморию чун мушки Тиббат, Чу анбар сириштай Ямону Хичозй [1, с. 91].

Дақиқū чор хислат баргузидаст Ба гетū аз ҳама хубию зиштū:

Лаби ёқутрангу **нолаи чанг,** Маи гулрангу кеши зардухишт*ū* [1, c. 327].

### Дар Хуросон Бушуайбу Бузар, он Турки Кишй В-он Сабури Порсй, в-он **Рудакии чангзан** [1, с. 362].

Дар байти охир бошад, шоир «чангзан»-ро ба маънои чангнавоз истифода карда, дар навохтани чанг ба дарачаи устодӣ расидани Рудакиро ёд намудааст.

Устод Рудакй ва хамасрони у аз истилохоти мусикй ва лахну навохои зиёде дар шеърашон ишора кардаанд. Истилохоти мусикй ба монанди чанг, руд, шохруд, барбат, танбур, най «бонг», «бонгак» (нола, оханг), «зер» (пардахои баланди мусикй), «нола» (бахше аз овозхонихои классикй), «суруд андохтан», «захмаи зер», «захмаи бам», «парда», «дастон» ба монанди ин истилохотеанд, ки шоирон онхоро дар тасвирхояш ба кор гирифтаанд ва ин нишон аз охангдонию охангшиносии онхо мебошад. Ашъори хамасрони Рудакй низ дарак медихад, ки дар хама маврид накши мусикй, обру ва нуфузи мутрибон ва ичрои суруду таронахо макоми хоса пайдо карда будаанд. Ин падида ба замони Сомониён иртибот мегирад, ки дар хакикат ба давраи рушди мусикии миллй ва фарох гардидаии майдони истифодаи хунари мусикии амалй ба шумор меравад.

Хулоса, тасвири олоти мусикй, созу навохо, истилохоти мусикй ва дигар мафхумхои марбут ба ин мавзуъ, аз як чониб, боиси пуробуранг гаштани каломи шоирон, аз чумла устод Рудакй ва шоиорони хамасри у шуда бошанд, аз дигар чониб, барои мухаккикону мутахассисони сохаи мусикй метавонанд чун сарчашмаи боэътимод мавриди эътибор бошанд. Омузиш ва тадкики чунин хусусияти ашъори шоирон чолиб буда, номхои зиёди созхои мусикро фарогир мебошанд. Аз ин ру, мисолхои шеърй собит месозанд, ки сарфи назар аз мавчудияти шифохии мусикии суннатии точик дар таърихи бисёрасраи он, мероси шоирон барои равшан кардани вазъи амалияи мусикии даврахои гуногун ва масъалахои мухимми мусикй, хоса шеъри замони Сомониён сарчашмаи гаронбахое ба шумор меравад. Далели равшани ин фарзия ашъори Рудакии бузург ва хамзамонони у шуда метавонад.

#### Адабиёт

- 1. Ашъори ҳамасрони Рӯдакӣ. Таҳияи матн ва луғату тавзеҳот аз Худоӣ Шарифов ва Абдушукур Абдусатторов. Муҳаррир Мубашшир Акбарзод // Ахтарони адаб. Бисёрҷилда. Ҷ. 2. Душанбе: «Адиб», 2007.-480 с.
- 2. Ғафуров, Б. Точикон таърихи қадимтарин, қадим, асрхои миёна ва нав / Бобочон Ғафуров. Душанбе: «Дониш», 2008. 689 с.
- 3. Зарринкуб, Абдулхусайн. Ёддоштхо ва андешахо (аз маколот, накдхо ва ишорот). Техрон: «Сухан», 1379. 432 с.
- 4. Қосимова, М. Истилоҳоти қадимаи точикӣ. Маълумоти мухтасар. Душанбе: «Сино», 2007. 172 с.
  - 5. Литература древнего Востока. Москва: МГУ, 1971.
- 6. Литература древнего Востока. Иран, Индия, Китай. Составители Ю.М. Алиханова, В.Б. Никитина, Л.Е. Померанцева. Москва: Изд-во МГУ, 1984. 352 с.
  - 7. Низомй А. Таърихи мусикии точик. Душанбе: «Адабиёти бачагона», 2014. 384 с.
- 8. Рудаки Абуабдуллох. Ашъор. Тахияву тадвини матн ва мукаддима аз Расул Ходизода ва Али Мухаммадии Хуросони // Ахтарони адаб. Бисёрчилда. Ц. 1. Абуабдуллохи Рудаки. Душанбе: «Адиб», 2007. 416 с.
- 9. Созхои мусикии точик ва хунари созтарош $\bar{u}$ . Мураттиб X. Низомов. Душанбе: Сарредаксияи илмии энсиклопедияи миллии точик, 2012.-120 с.
- 10. Фарханги забони точик $\bar{u}$  (аз асри X то ибтидои асри XX). Ч. І. А О. Москва: Советская энциклопедия, 1969. 952 с.
- 11. Фарханги забони точик $\bar{u}$  (аз асри X то ибтидои асри XX). Ч. II.  $\Pi$  Ч. Москва: Советская эцсиклопедия, 1969. 952 с.

- 12. Шарифзода, Х., Нарзикул, М. Таърихи адабиёти точик (аз оғози ахди қадим то оғози асри XIII). Китоби дарсӣ барои донишчӯёни муассисаҳои таҳсилоти олии касбӣ. Душанбе: «ТоРус», 2017. 416 с
- 13. Энциклопедияи адабиёт ва санъати точик. Иборат аз се чилд. Ц.1. Душанбе: Сарредаксияи илмии Энсиклопедияи советии точик, 1988. 571 с.
- 14. Энциклопедияи адабиёт ва санъати точик. Иборат аз се чилд. Ц.2. Душанбе: Сарредаксияи илмии Энсиклопедияи советии точик, 1989. 567 с.
- 15. Энциклопедияи адабиёт ва санъати точик. Иборат аз се чилд. Ч.3. Душанбе: Сарредаксияи илмии Энсиклопедияи миллии точик, 2004. 551 с.
  - 16. Цицерон М. Три трактата об ораторском искусстве. Москва: «Наука», 1972.
  - 17. <a href="https://m.facebook.com/story.php">https://m.facebook.com/story.php</a>
  - 18. https://zarowadk.ru/skachat-besplatno-2/akhtaroni-adab.html
  - 19. https://zarowadk.ru/skachat-besplatno-2/akhtaroni-adab.html

#### Анотатсия

Дар ашъори Рудакй ва хамзамонони ў асбобхои мусикй чойи махсусро ишғол мекунанд. Яке аз мавзуъхои асосии эчодиёти онхо бо сози мусикй вобаста буд. Маълум аст, ки шоирони давраи Сомониён навозандагони олй буданд. Аз ин лихоз, осори Рудакй ва хамзамонони ў барои омузиши истилохоти мусикй ва вазъи амалияи мусикии он давраи дур метавонад сарчашмаи хеле судманд бошад. Муаллифи макола таваччухи хонандаро ба чунин хусусияти ашъор чалб намуда, унвонхои созхои мусикиро дар мисолхои мушаххаси шеърй овардааст. Тахлили ин нукта муаллифи маколаро ба хулосае меоварад, ки сарфи назар аз мавчудияти шифохии мусикии суннатии точик дар таърихи бисёрасраи он, мероси шоирон барои равшан кардани вазъи амалияи мусикии даврахои гуногун ва масъалахои мухимми мусикй хамчун сарчашмахои гаронбахо мусоидат мекунанд. Муаллиф ин фарзияро дар мисоли ашъори Рудакии бузург ва хамзамонони ў нишон медихад.

#### Аннотация

Музыкальные инструменты занимают особое место в поэзии Рудаки и его современников. С ними была связана одна из ведущих тем их творчества. Известно, что поэты периода Саманидов являлись и прекрасными музыкантами. С этой точки зрения поэтическое наследие Рудаки и его современников является благодатным источником по изучению музыкальной терминологии и состоянию музыкальной практики той далекой эпохи. Обращая внимание читателя на столь важную особенность, автор статьи на конкретных стихотворных примерах приводит названия музыкальных инструментов. Анализ этого аспекта приводит автора статьи к выводу о том, что, несмотря на многовековое устное бытование таджикской традиционной музыки, поэтическое наследие способствует освещению состояния музыкальной практики разных эпох и многих значимых вопросов музыки. Данную гипотезу автор показывает на примере поэтического творчества великого Рудаки и его современников.

#### Abstract

Musical instruments occupy a special place in the poetry of Rudaki and his contemporaries. One of the leading themes of their works was connected with them. It is known that the poets of the Samanid period were also excellent musicians. From this point of view, the poetic heritage of Rudaki and his contemporaries is a fertile source for studying musical terminology and the condition of musical practice of that distant era. Drawing the reader's attention to such an important feature, the author of the article gives the names of musical instruments on the concrete poetic examples. The analysis of this aspect allows the author of the article to come to the conclusion that, despite the centuries-old oral existence of Tajik traditional music, the poetic heritage helps to illuminate the state of musical practice of different eras and many significant issues of music. The author shows this hypothesis using the example of the poetic creativity of the great Rudaki and his contemporaries.

 $\it Kалидвожаҳо$ : мусиқии суннатии точик, ашъори Рудак $ar{u}$ , истилоҳоти мусиқ $ar{u}$ , ҳамасрони Рудак $ar{u}$ , мероси шоирон, руд, шоҳруд, барбат, танб $ar{y}$ р, най.

*Ключевые слова*: таджикская традиционная музыка, поэзия Рудаки, музыкальные термины, современники Рудаки, наследие поэтов, руд, шахруд, барбат, танбур, най.

*Keywords*: Tajik traditional music, poetry of Rudaki, musical terms, Rudaki's contemporaries, poets' heritage, rud, shakhrud, barbat, tanbur, nai.

## ТВОРЧЕСТВО ЖЕНЩИН-КОМПОЗИТОРОВ ТАДЖИКИСТАНА В XX ВЕКЕ: ЗАРРИНА МИРШАКАР

Не удивительно, что с зарождением композиторской школы Таджикистана в XX веке в неё активно вошли талантливые женщины-композиторы. Ведь даже говоря о древней музыке, наряду с Борбадом (конец VI–начало VII вв.) называются имена Дилороми Чанги, Озодвари Чанги, Гесуи Навогар [4, с.4; 5, с.16; 6, с.42,48,55].

В XX столетии первая женщина-композитор<sup>5</sup> появилась лишь в третьем поколении композиторов Таджикистана. Это вовсе не означает, что во времена первых поколений (30-60-е годы), среди женщин Таджикистана не было сочиняющих музыку. Они были, но они сочиняли в традиционных жанрах музыки, предпочитая традиционную анонимность. Для того, чтобы сочинять по правилам композиторских школ западноевропейского направления была необходима школа с иной направленностью системы образования. В названные 30-60 гг. процесс интенсивного становления новых институтов, иной культурной платформы, столь необходимой для формирования таджикской композиторской школы, только начался и делал свои первые самостоятельные шаги.

Композитор Заррина Миршакар открывает в истории таджикской музыки новый тип женщины-композитора, композитора европейский ориентации. Это означает, что она первая избрала эту удивительную и чрезвычайно сложную специальность в качестве своей профессии, поступив на композиторское отделение Московской консерватории. Она первая начала работать с симфоническом оркестром и сочинять музыку для фортепиано. Однако, за этими, нами просто сформулированными её действиями, стоит огромное желание, ежедневный труд, процесс обретения широкого художественного кругозора и глубоких знаний. Только все эти качества вкупе создают возможность стать композитором.

В центре внимания композитора Заррины Миршакар – камерная инструментальная музыка. В целом она даёт предпочтение инструментальной музыке перед вокальной. Доминирующей темой её творчества является тема, связанная с её малой родиной — Памиром: «Две памирские картины» (1974), «Три памирские фрески» (1977), «Краски солнечного Памира» (1982). Это далеко не полный перечень её обращения к данной тематике. Отдельное место в творчестве композитора 3. Миршакар занимают произведения для solo музыкальных инструментов. И к таковым относятся «Элегия» для скрипки соло, Соната-поэма для кларнета соло. Соната для гобоя соло и др. Немалое количество произведений композитора написано для скрипки solo и ансамбля скрипачей, для кларнета, гобоя, флейты, фортепиано. В симфоническом оркестре её привлекает больше камерный состав. В хоровых произведениях она избрала детский хор. В творчестве композитора немаловажное значение имеют циклические произведения. Характерная для неё краткость изложения и глубина мысли обусловливает поэтический выбор. В избрании поэтических текстов она предпочитает краткость и малые формы поэтических жанров. Словно эхом сказалось её тяготение к краткости форм изложения в цикле «24 музыкальных байта» для фортепиано. Композитор пробовала своё перо и в киномузыке. Ею успешно озвучены три документальных и краткометражных фильмов «Наш Бокй» («Таджиктелефильм», 1974), «БАМ» («Таджиктеле-фильм», 1988), «Талок» (Москва: ВГИК, 2007).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Имеется в виду понимание термина «композитор» в западноевропейской традиции.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Она к Памиру имеет отношение по фамильному происхождению, но никогда там не жила, родилась не на территории ГБАО, а в городе Душанбе.

1

Фортепьянный цикл «24 музыкальных байта» в своем роде уникален тем, что заявляет о зарождении нового жанра инструментальной миниатюры — *байт*. По собственному признанию композитора определение «байт» было предложено пианисткой Дилором Захидовой Думаентся, подобное предложение, возникшее у таджикской пианистки, не случайно. Исторически таджикская музыка развивалась бок о бок с поэзией. Именно в таджикской музыкальной культуре как нигде в другой, музыка заимствовала многое от поэзии, среди которых байт как структурная единица и байт как самостоятельный жанр. Тем не менее, думается, что для понимания и принятия композитором предложения пианистки Дилором Захидовой были и объективные предпосылки. Они имеют прямое отношение к становлению композитора: Заррина Миршакар — дочь поэта, воспитывалась в атмосфере литературной среды. И естественным образом хорошо знала о сущностном значении явления «байт» в таджикской поэзии. Очевидно, здесь на молодого композитора и влияние таджикского «поэтического слога», которому характерна краткость формы и глубина мысли. Словом, именно в творчестве Заррины Миршакар зародился новый жанр инструментальной миниатюры — *байт*.

Циклическое произведение Заррины Миршакар «24 музыкальных байта» для фортепиано написано в 1983 году [1]. Оно посвящено памяти её учителя Э.А.Хагагортяна. По общепринятой жанровой классификации цикл байтов – это цикл музыкальных миниатюр [3]. А циклическое произведение З. Миршакар является циклом фортепианных миниатюр<sup>8</sup>. Это вызывает аналогию с традиционным таджикским поэтическим циклом байтов в художественной культуре таджиков.

Термин «байт» взят композитором из восточной классической поэзии, где он обозначает стихотворную форму, состоящую из двух строчек (*мисраъ*). Этимологическое значение арабского слова «байт» – «дом», «семейство»  $^9$  [7, I. C.123].

В цикле используется мелодико-интонационный колорит народной музыки, метроритм (5/8, 3/8, 7/8...), характерный народной музыке. В байтах №5, №20 (мелодия песни «Пахтапахта»), №23 (цитата из таджикской народной музыки), №24 (основан на интонациях музыки Памира). Но везде композитор создаёт музыкальную ткань через своё ощущение, здесь нет простого цитирования. В байте №3 композитор использует тему из второй части своего сочинения «Симфониетта для струнного оркестра».

Байт первый начинается с мотива, основанного на сексте. При наличии относительно спокойного развертывания мелодии, прозрачной фактуры, медленного темпа, данное опевание очень вскоре становится основой верхнего тритонового созвучия. В следующих тактах тритоновое созвучие не исчезает, а появляется в другом соотношении — между басовой и альтовой линиями. Но тут же, превращаясь в аккомпанирующую партию, как отправная точка даёт импульс восходящей одноголосной мелодической фразе, которая, начавшись с тритонового мелодического хода, тут же сужается и достигает малосекундовой

 $<sup>^{7}</sup>$  Уместно привести, в связи с этим, текст краткого интервью авторов статьи с Зарриной Миршакар: Вопрос: *как появился иикл*?

Ответ З.Миршакар: « ..в 70-80-е годы прошлого столетия в Таджикском государственном институте искусств (ТГИИ) им. М. Турсунзода были потрясающие пианисты — Виталий Финкельберг, Аида Квернадзе, Сергей Арзуманов, Гульчехра Инаятова, Дильбар Хакимова, Дилором Захидова... И по просьбе Виталия, Аиды и Дилором Захидовой я написала этот цикл. Таким образом, появилось циклическое произведение для фортепиано. Пианистка Дилором Захидова, послушав весь цикл, посоветовала мне назвать этот цикл «24 музыкальных байта». Почему байт? Потому что это маленькие пьески.

Первым этот цикл сыграл Виталий Финкельберг, а потом Аида Квернадзе. По-моему, пианистка Аида Квернадзе в большей мере сумела передать характер, видимо ей это было как-то ближе...» (2019).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Термин «миниатюра» в музыке используется для обозначения жанра, связанного с малыми формами. В большинстве случаев инструментальные миниатюры объединяются в циклы.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Слово «байт» по-таджикски — «хона», «хонавода». В Шашмакоме термин «хона» используется в значении композиционной структурной единицы. Им определяется изменяющийся раздел формы в инструментальных частях макомов — мушкилот.

последовательности звуков. Это создаёт достаточно ясное аудиовизуальное ощущение движения под прозрачным льдом:



Вторая попытка переливов застывает в октаве. Байт построен вокруг тритона, написан в форме простого периода. Ему характерна чёткая, очень простая ладовая организация. Основной тональностью является h-moll. Первая ступень h – тонический звук, репрезентируется в плагальной ладофункциональности. Уже в первом такте, экспонируясь как основной тонический устой, посредством аккордовых образований перевоплощается в S, в данном случае в  $S_{6/4}$ . На этой ладовой основе на уровне фонизма образуется тритон, который через своё энгармоническое обращение разрешается в чистую кварту. Данный процесс переходит полностью в автентичность. И первое предложение заканчивается на обыгрывании доминантовости. Второе предложение – аналогично первому, лишь в конце происходит полное разрешение всего процесса в совершенный тонический каданс, представленный октавой. Таким образом, в первом байте можно проследить игру ладофункциональности с красочным фонизмом. Прозрачная фактура, использование неполных аккордов в мелодическом виде, наличие тритоновости, постепенность мелодических ходов при строгом соблюдении одноголосного изложения и, наконец, полное завершение байта совершенным консонансом (октава) – всё это при одноголосном изложении способствует достижению утончённости образной сферы.

Байт второй выдержан в монодическом типе изложения, с активной подголосочностью характерной таджикскому народному музицированию. Вся басовая партия выдержана в квартоквинтовых и секундовых созвучиях, завершающихся на одном звуке. По горизонтали в басах излагается мелодия на пентахорде d-es-e-f-gis с переходом на тетрахорд es-e-f-gis в среднем голосе, звучащем одновременно с пентахордом a-b-c-cis-d, переходящим затем в тетрахорд a-b-c-cis. В басах кварто-квинтовые и секундовые созвучия даны в «бряцании» («панчазанй») народного музицирования арпеджированными аккордами. Мелодия, представленная периодом, построена на пентахорде c-d-es-f-g. Мелодия байта строится на одном мотиве и выдерживается в танцевальном ритме. В качестве ритмического оформления композитором взят семидольный метр (7/8) в типичной для танцевальной таджикской музыки ритмике. В его дроблении композитор строго придерживается ритмического рисунка, характерного народным ритмам:

. Обыгрывание данного рисунка происходит через изменение акцента.

*Байт третий* построен на остинатной мелодии d-es-g, d-e-g, и представляет собой опевание тетрахорда d-es-e-g:



Пьеса написана в форме периода с вступлением и заключением. Начало периода совпадает с началом мелодии, представляющей собой некий речитатив, построенный на ладообразовании с увеличенной секундой, что придаёт национальную колоритность. Тема байта воспринимается как дуновение прохладного ветерка.

Байт четвертый представляет собой лирический монолог. Прежде всего, обращает на себя внимание единство линий голосов. В фактуре нет функционального расчленения на мелодический и аккомпанирующий, на главный и побочный голоса. Вместе с тем, фактуру нельзя определить как полифоническую, поскольку голоса не самостоятельны. Фактура пьесы представлена глубоким единством голосов как одно целое. Это скорее развитое монодическое изложение, когда всё направлено на одно начало-образ, поддерживаемый всеми остальными средствами выражения, а также ведением линии влитых воедино всех голосов.

Структурное членение байта (4+8+4) максимально подчинено его семантичности. Это происходит из-за того, что средняя часть имеет сквозное развитие. Являясь кульминационной зоной байта, она изложена на едином дыхании нарастающей кульминации с последующим регистровым спадом от второй до малой октавы, одновременно приводящей к успокоению. Превалирующая монодичность подчёркнута сугубо монодической кульминацией (8 т.) – возгласом отчаяния:



Повторное проведение основной мелодии в первоначальном виде утверждает поставленный в начале байта вопрос (13-16 тт.). Наличие квартовой интонации в начале байта (первый такт), являющийся началом вопроса, через нисходящую кварту в начале ответа (т.б), к концу байта опять приводит к вопросу, так и не получив своего ответа (восходящая кварта в нижних голосах (15-16 тт.).

Ладовая стабильность байта украшена обилием различных фонизмов. Ведущим ладом байта является d-фригийский. Ступень, придающая фригийский ладовый оттенок, присутствует во всём: в самой теме (т.1), её развитии, нарастающей кульминационной линии (тт. 6-7), кульминационном вопле (т.8), процессе успокоения (тт.9-10). Устойчивость тоники (d) ещё более подкрепляется полным завершением байта на этой ступени. Ладозвукорядную основу её представляет характерный для традиционной музыки таджикских горцев пентахорд с нижним опеванием: cis-d-e-fis-g-a, где полутоновое (cis-d¹), и квартовое (a-d¹) нижние опевания служат опорой для всего ладового процесса. Это также напоминает традиции монодического музицирования.

Байт пятый представляет собой краткий диалог между героем и буднями, временем, которое течёт несмотря ни на что. Выразительный речитатив, который содержит глубокие эмоции, передан в музыке септовыми ходами, свободным выражением, свободной метрикой с остановками на долгих длительностях и фермата, что автором обозначено ремаркой recitando. И это сменяется ровным течением восьмых нот в безакцентном восьмидольном метре. Диалог охватывает две пары вопрос-ответов, в которых ответы, фактически, не на заданные вопросы. Возможно, это не состоявшийся диалог, а показ двух различных миров — внутреннего и внешнего, не находящих между собой единого понимания.

*Байт шестой* в тональности Е, по своему характеру контрастен пятому. Он построен на чередовании шести- (3+3) и пятидольного (2+3) рисунка. Выдерживание мелодии в одном амбитусе, создает впечатление застывания мелодии:



Вся мелодия разворачивается внутри квинты, кварты и лишь в конце, выходя в просторы сексты и септимы, она «улетучивается». Этот байт по своей образной сфере напоминает огонёк и догорающую свечу. Быстрое, заключение от форте к пианиссимо отражает визуальное потухание свечи. Подчёркнутые басовые партии построены на почти симметричном обращении интервалов сексты и терции. Отличительный штрих, усиливающий печальную нотку, становится мелодический ход на большую септиму, что составляет крайние звуки этого обращения.

*Байт седьмой* построен на двух началах, которые можно уподобить застыванию и движению. Первое, передающее статику, построено на терцовом мелодическом ходе, состоящем из двух словно застывших нот (достигнуто через legato):



Динамическое начало представлено двумя восходящими голосами, активно охватывающими достаточно широкий трёхоктавный диапазон уже в первом своём проведении:



Появление столь динамического начала во второй раз представлено еще более эмоционально, что передаётся токкатным акцентированием (21-24 тт.). И лишь в третий раз динамическое начало расплывается и застывает в статичном начале (последние 7 тактов). Байт изложен исключительно двухголосно в чрезвычайно прозрачной фактуре. Темповая контрастность (Lento-Allegro) усиливает особенность двух начал:



*Байт восьмой* выдержан в стиле традиционного танцевального размера *уфар* (6/8), однако в медленном темпе Sostenuto. Большую жанровую конкретику данному метру придаёт

1.1.1

его внутренняя ритмическая разбивка в виде . Именно эта разбивка характерна усулю  $y \phi ap$  в таджикской традиционной музыке. Родственность с народным началом проявляется и в самой фактуре, четко разделённой на мелодическую линию и сопровождение, имитирующей ансамбль народного музицирования, состоящего из мелодического и ударного инструментов:



Танцевальность усиливается имитирующей «бум» дойрового аккомпанемента первой долей данного ритмического рисунка. В целом пьеса развивает одну мелодию, тематическое зерно которой экспонируется в верхнем регистре, разрабатывается в басовом и среднем регистрах на основе вычлененного элемента и завершается эпилогом — однократным проведением темы в среднем регистре почти в унисон.

*Байт девятый* является своего рода байтом-призывом и начинается с характерной интонацией восходящей кварты:



Клич первоначально одноголосный, в последующем развитии мелодии набирает силу: каждая фраза начинается с восходящей кварты. Последующие заполнение и опевание экспонируют внутренний процесс. Эти фразы подобны повторяющимся упорным вызовам на клич. Они начинаются с нисходящей кварты. От этой интонационной основы происходит всё дальнейшее мелодическое развитие, сперва в унисон, а затем мелодическое построение в восходящем движении. Только в конце проводится тема в его первоначальном виде в верхней партии. В басах же проводится поступенная нисходящая мелодическая линия с постоянным акцентированием первой доли. Общая линия идёт от среднего звучания к подчёркнутому форте (f), при сохранении регистра верхней партии и столь же целенаправленного нисходящего движения второго голоса, вследствии чего происходит сильное аудиовизуально ощущаемое расширение. Таким образом, начальное тематическое зерно, разрабатываемое на протяжении всего байта, раскрывается к концу. Подобный эффект в двухголосном изложении достигается мастерским использованием фонизмов и ярких регистровых ощущений.

Байт десятый основан на кратком сольном наигрыше. В отношении аккомпанирующей партии автором сделана ремарка «звуки брать беззвучно». Этот мотив подобен наигрышам древнего происхождения. При темповом обозначении пьесы – Rubato (свободный темп), в пьесе нет указаний на размер и тактовые деления. Отсутствие конкретного метрического размера в пьесе восполняется обозначенными акцентами в мелодии:



Ладо-мелодические свойства основного мотива-наигрыша близки памирским мелодиям. Мотив-наигрыш построен на трихордном микроладе dis-e-f c устоем е. В своем развитии он постепенно расширяется и образует новое ладообразование с устоем е и полуустоем а. В этом виде он самоутверждается:



Появление нового монолога обусловлено включением нового звена звуков, приводящее к полному нисходящему звукоряду с остановкой на dis, нижней вводной ступени основного устоя е. Это своего рода вопрос, ответом на который является последнее проведение основной темы.

Байт одиннадцатый — это грациозный вальс. Об этом свидетельствует помимо вальсового метра, постоянное акцентирование первой доли в басу. Вся пьеса выдержана в едином вальсовом духе с замедлениями, округляющими музыкальные фразы на последних тактах (что также характерно вальсу). Каждый раз эти концовки обозначены специальной ремаркой (rit):



*Байт двенадцатый* начинается с соло симметричной звуковой серии, затем превращающейся в остинатную звуковую данность. На этом фоне звучит речитатив в верхнем регистре. На тетрахорде  $cis^3-d^3-es^3-fis^3$  с устоем d. Роль аккомпанемента сведена к кратким бряцаниям басовых звуков. Данный байт обозначен Rubato ad libitum («вне метрической организации»). Он лишён акцентности в своём развитии. Это превращает речитатив в верхнем регистре в «монолог на фоне...». Монолог, появляясь, невысказавишийся до конца, угасает:



*Байт тринадцатый* изложен в порядке «по две музыкальные фразы». Начала этих фраз чётко различимы в мелодии, концовки же, ярко отражены звуками нижнего тетрахорда общего звукоряда. Крайние звуки этого контура  $(g - des^1)$  представляют собой тритон (ум. 5). Вводность требующая своего непременного разрешения достигает своей цели лишь к концу.

Байт четырнадцатый (Allegro con brio – «Быстро, с жаром») начинается с диссонирующего аккордового вступления, в основе которого аккордовое созвучие из трёх звуков, расположенных малыми секундами, а в правой – септаккорд, состоящий из двух чистых кварт с промежуточной малой секундой. Одновременное звучание партий левой и правой рук, образуют одно целое аккордовое созвучие. Всё вступление построено на ритмическом и динамическом обыгрывании этого аккордового созвучия:



Основная часть начинается с мелодического построения в нижних регистрах, постепенно поднимающегося квинтовыми шагами вверх и обратно вниз, напоминающий грохот горных бушующих рек. После пяти тактов волна уменьшается и превращается в остинатную ритмозвуковую данность:



На этом фоне вступает мотив, повторяющийся два раза (при повторе – октавой ниже). Данный раздел сменяется следующим разделом, который тут же переосмысливается как вступление к последующему. В дальнейшем развитии данные этого нового вступления опять преобразовываются — обретают аккомпанирующую значимость остинатного характера. Огненное развитие данного раздела приводит к повторению начальной волны, чем и завершается байт. В пьесе огромную роль играют ритмические оттенки и агогика,

обеспечивающие общее динамическое развитие. Пьеса начинается и заканчивается на sf. В течение всего байта звучность не ниже форте.

*Байт пятнадцатый* совершенно противоположен предыдущему. Здесь нет аккордовой фактуры, все излагается мелодически. Диапазон формируется с мелодического хода в малой октаве и достигает третьей октавы (g-a³). Байт выдержан в стиле свободной импровизации с авторской ремаркой Improvvisata ad libitum. Вся пьеса выдержана в средней динамике, доходящей до пиано-пианиссимо.

 $\it Faйm\ mecmhaduamый\ paзделяется\ на\ три\ paздела,\ чётко\ переходящих\ один\ в\ другой.$  Первый раздел — это инструментальный наигрыш, исполняемый дуэтом традиционных инструментов:



Второй раздел отличается от первого своей фактурой, с функционально разделенными на мелодическую и аккомпанирующую линии. Аккомпанемент представляет собой квинту, выдержанную посредством legato от начала до конца раздела, предоставляя возможность мелодии прозвучать соло.

Между вторым и третьим разделами наличествует трёхтактовая связка:



Третий раздел имеет совершенно другой характер. Он отличается от двух предыдущих мелодическими ходами и построен на чередовании дуэта и соло растворяющегося в квинте.

Байт семнадцатый при активной партии левой руки, имитирующей постоянное движение, излагается мелодическая линия. Регистровая, мелодическая и метрическая оформлённость байта позволяет делить пьесу на три раздела. Интересна группировка четырехдольного метра. Третий раздел воспринимается как повтор первого, выдерживая тот же характер, амбитус и интонационную сферу. Фактически же он не является его точным повтором.

*Байт восемнадцатый* написан в тональности f-moll. Это лирическая миниатюра. Задумчивая мелодия изложена в форме периода и обрамлена одинаково краткими вступлением и заключением.

Байт девятнадцатый написан в простой полифонический форме, где активно использована имитация. Байт написан в темпе *Presto*, тональности e-moll с элементом дважды гармоническим В ритмической организации мелодии главенствует ровный двухдольный метр. В этом байте встречается два вида длительностей — шестнадцатые и восьмые. В байте

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Дважды гармонический минор, известный по восточноевропейской музыке, ещё называется цыганским или венгерским ладом. В нём образуются две увеличенные секунды: между III-IV и VI и VII ступенями, в данном случае: е fis g ais h c dis e. Если рассматривать ладозвукоряд с точки зрения тетрахордового соотношения, то пьеса основана на микроладах с ув. 2 характерных памирской музыке.

использована каноническая имитация, а в последующем (6-10 тт.) имитация в ритмическом увеличении:



Жанрово этот байт напоминает двухголосную инвенцию (по имитации ритму, моторному движению...). Миниатюра состоит из двух разделов с заключением. Но с точки зрения функций разделов формы, воспринимается трёхчастно: первый раздел экспонирует тему (тт.1 –5), второй – её развивает (6-10 тт.), а заключение функционально завершает байт. Высокий регистр, быстрое равномерно-непрерывное мелодическое движение, вбирающее в себя нисходящее движение с опеваниями небольших интервалов (от секунды до квинты) внутри, быстрый темп (Presto) – вкупе создают впечатление текущего прозрачного горного ручейка, а краткая форма байта способствует восприятию этого ручейка одним взглядом.

Байт двадцатый тематически основан на мелодии детской песни «Пахта-пахта, чон пахта». В пьесе цитируется мелодия одного куплета песни без какого-либо изменения. Свою доразработку композитор даёт после каждой фразы песни:



Аккомпанирующая линия, функционально насыщает мелодию иным колоритом. Она абсолютна несамостоятельна и выполняет подголосочную функцию к основной мелодии.

*Байт двадцать первый* сочинен в стиле сольного наигрыша народного происхождения, имитирует музицирование на струнном щипковом инструменте. Здесь каждая струна партии показана по-отдельности. Стиль мелодических строф речитативный:



Речитатация поддерживается кварто-квинтовыми педализированными созвучиями аккомпанемента.

*Байт двадцать второй* — двухголосная полька. Легкий танцевальный жанр, хотя и представлен в большей мере ритмом (акцентность, ритмическая пульсация), обильная мелизматическими украшениями мелодия вносит свой жанровый штрих.

Байт двадцать третий выдержан в стиле жанре песни без слов. В основу взят отрывок таджикской народной мелодии. В пьесе он метрически преобразован в четырёхдольный. Вторая половина пьесы представляет собой новое построение, не связанное с предыдущим, со сменой метра (на семидольный -7/8) и темпа. Последняя же четверть композиции возвращает нас опять к основной теме народного происхождения.

Байт двадцать четвёртый последний в цикле, мелодически основан на интонациях танцевальной народной музыки — шестидольный уфарный метр (6/8) группирован

композитором в соответствии с одним из распространенных усулей традиционной музыки. С точки зрения лада пьеса выдержана в а-фригийском. Завершение цикла оформлено в духе музыкальной традиции. Почти во всех видах циклических образований традиционной таджикской музыки циклы, вне зависимости от количества частей завершаются ударом дойры.

В качестве заключительного обобщения, обратим внимание на одно выразительное средство. В цикле заметно педализирование интонации восходящей кварты. В качестве начальной интонации в семи из двадцати четырех имеет место начальный восходящий квартовый ход (№1 (h-e), №2 (c-f), №3 (b-es), №4 (d-g), №6 (e-a), №9 (cis-fis), №24 (a-d). Начальная восходящая кварта — это всегда интонация вопроса. Явление «вопрос» — извечный элемент таджикско-персидской классической поэзии, семантически помещаемый центральную структурную единицу всех видов жанра байт. Данное семантическое решение композитора оценивается как дань традиции таджикско-персидской классической поэзии. Следовательно, композитор заимствует байт не только как структурный элемент, но и семантически. Утончённое драматургически-композиционное решение своей концепции композитор З.Миршакар демонстрирует на всех масштабных уровнях киклического произведения «24 музыкальных байта». Таким образом, цикл «24 музыкальный байта» композитора Заррины Миршакар представляет собой ещё одно философское толкование явления байт. И байт в цикле – это не просто однозначное жанровое определение миниатюры. Явление байт представлен композитором как тип мышления.

2.

В детский цикл «Бусы для Саидочки» вошли восемь пьес [2]. Посвящая цикл своей племяннице, композитор предназначает его для детского музыкально-исполнительского творчества, детей 1-4 класса ДМШ. На это ориентирована и образная сфера. Эти образы чрезвычайно разнообразны – грустные, веселые и т.д. Все они пронизаны искренней любовью к детям. В цикле раскрывается образный мир ребенка – игры, увлечения, мечты. И хотя пьесы написаны в разное время, их объединяет единый сюжетный стержень.

Содержание цикла «Бусы для Саидочки» таково:

- Вальс
- «Грустная песенка»
- «Игра мячей»
- «Саида мечтает»
- «Догонялки»
- «Бусы для Саидочки»
- «Раздумье»
- «5/2»

**Вальс** выдержан в a-moll гармоническом с чётким вальсовым аккомпанементом и нежной грациозной лирической мелодией. Образная сфера основана на светлых лирических юношеских видениях. В структуре чётко разграничены вступление и основная часть, наделенная красивой вальсовой мелодией. Форма — простая двухчастная. Первая часть — период из двух предложений с расширением во втором. Вторая часть развивающего характера, построена на новых темах. Расширение диапазонного охвата фактуры использовано во второй части как принцип развития.

«Грустная песенка» изложена в медленном темпе, в полифонической фактуре. В пьесе превалирует g-moll гармонический, но использование верхнего тетрахорда в нисходящем

движении с опеванием изменяет ладовый колорит. В этом виде тетрахорд, более автономизируясь, обретает окраску микролада, что характерно музыке горных таджиков. Второй такт, являющийся ответом первому, возвращает нас в гармонический минор:



Первоначально мелодия пьесы изложена одноголосно. Начиная с пятого такта, тема получает свое развитие в виде вычлененного элемента. Собственно, развитие происходит за счёт активизации голосов, но в рамках двухголосия. В заключении же, в двух последних тактах, используя лиги и пунктирный ритм, автор мастерски приводит развитие к начальному одноголосию.

По-другому решена задача в пьесе «**Игра мячей**». Ведущими средствами выразительности данной пьесы явились темповые нюансы, ритмическое дробление и акцентность, стаккато, вкупе используемое композитором как средство изобразительности. В пьесе активны и регистровые возможности. Словом, в пьесе наличествует большое тяготение к зрелищности:



Пьеса «Игра мячей» выдержана в жанре токкатины, с её акцентностью, моторностью. Уместно использован звуковой эффект.

В пьесе «Саида мечтает» на фоне выдержанных в басу кварто-квинтовых ползучих созвучий излагается основная тема в верхнем голосе:



Затем на фоне построения, состоящего из мелодических октав, метрически оформленных простым делением четверти на триоли в правой руке, в басах звучит мелодия. Пьеса заканчивается несовершенным кадансом, она остается как бы незавершенной, имитируя бесконечность мечты. В целом пьеса изложена в двухголосной фактуре, исключение составляют лишь несколько тактов. Фактура пьесы отличается чрезвычайной прозрачностью.

Пьеса «Догонялки» именована по названию известной детской игры. Излагается пьеса двухголосно, что напоминает правила игры «догонялки», в которой участвуют два человека. Начальные малосекундовые мелодические ходы напоминают начало игры — расстояние между голосами в начале выдержано на расстоянии интервала секунды, а по мере возрастания

звучности (crescendo переходит к f), расстояние между голосами расширяется, и в конце пьесы расстояние голосов опять сближается. Таким образом, ход развития пьесы построен на логике детской игры «Догонялки».

Пьеса «**Бусы для Саидочки**» основана на двух видах фактуры: мелодических волнах в восходящем и нисходящем движении и поочерёдно звучащих терцовых созвучиях. Этим композитор видимо изображает вдетые в одну нитку бусы (1т.) с одной стороны и переливы бус (через терцию) с другой:



Постепенным изменением регистра снизу вверх и обратно передано многоцветие этих украшений. Таково решение образной сферы. Фактура отличается скупостью средств и прозрачностью. Мелодическая основа пьесы решена в большей мере колористически нежели ладово.

В пьесе «Раздумье» (g-moll) ладовая основа обогащена использованием двойной доминанты, а также другими колористического значения мелкими отклонениями. Устойчивость гармонического минора, внезапно прерываемая субдоминантой, нивелирует вводнотоновость повышенной VII ступени лада. Основной мотив пьесы построен на звуках тонического квартсекстаккорда. Вся пьеса навеяна плагальностью и заканчивается на VI ступени лада, имитируя незаконченность, открытость раздумий. По форме пьеса представляет период, изложенный в достаточно прозрачной зыбкой фактуре (детские раздумья). Используя описанную минорность ладовой окраски и прозрачность изложения, композитор мастерски выражает детскую грусть. Этому способствует также темп Andante, агогика, ритмическая плавучесть, отсутствие аккордовости.

Столь интересное название последней пьесы цикла <5/2>» возникло, согласно признанию композитора, в связи с использованием ею пяти черных клавиш и двух белых (a, c, des, es, ges, as, b), на которых построена вся пьеса. Токкатный характер произведения украшен мобильностью агогики. Пьеса особенно полезна для учебного репертуара с целью достижения юным пианистом определенных пианистических навыков игры на фортепиано.

3.

Фортепьянное творчество Заррины Миршакар представлено и рядом пьес-посвящений. Три миниатюры посвященные Тревору Мартину и Файзе, имеют собственные названия:

- «Trevor is Composer» («Тревор композитор»)
- «Faiza is romantic» («Файза романтик)
- «Perpetuum mobile harmony of Love» («Вечный двигатель гармония Любви»)

Первая пьеса состоит из двух четких разделов. Каждый раздел обозначен иными темповыми ремарками (Allegretto e con moto e burlesko; Sostenuto e moto). Они отличаются не только по своему темпу, но и характеру. В первых пяти тактах изложено мелодические построение, которое разделено от дальнейшего развития полным пустым тактом, т. е. оно приведено отдельно:



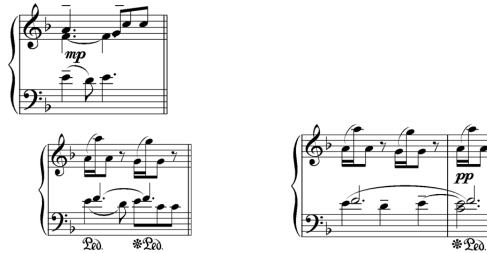
Оно служит основным мотивом данной пьесы. Фактически, это построение состоит из двух тактов. Созвучия по вертикали основаны на полутонах. Так, в первом разделе всё основано на полутоновых созвучиях. Полутон избран композитором как основная семантическая данность. Убирая выразительность мелодии на второй план, композитор в качестве доминирующего принципа музыкально-морфологического развития использует метроритм. Активна на протяжении первого раздела пьесы, переменность размера, представленная следующим образом: 5/8, 4/8, 2/8, 3/8, 6/8.

Иначе построен второй раздел пьесы (Sostenuto e moto). Он основан на органном пункте, на фоне которого свободно развиваются отдельные мотивы, среди которых первоначальный мотив данного раздела. Предпочтение здесь отдаётся и ритмическим решениям, агогике, регистровому разнообразию.

Вторая пьеса «Faiza is romantic» также построена на одном мотиве, который в разных звуковых контекстах имеет место на протяжении всей пьесы. Этот мотив встречается во



множествах различных видах, вот некоторые из них:



Пьеса во многом решена фоно-колористически. В данном процессе центральном звуком является а. Всегда присутствуя на протяжении пьесы, в двух фрагментах выделяясь, занимает четырехтактовое поле. Пьеса начинается и заканчивается этим звуком. Происходит культивирование данного звука. По всей вероятности, звук ля связан с образом основного

героя. Характер пьесы светло-романтический. Композитор утончённо-мастерски передает хрупкий романтический образ.

Третья пьеса «**Perpetuum mobile** – **harmony of Love**» имеет совершенно другой характер. Он напоминает жанр технического этюда с активно-мобильной акцентностью и регистровыми сменами. В ней главенствует стремительный моторный характер, «вечно мчащейся» мелодии. При повторе темы во втором разделе, элемент развития усилен ещё более. Тема сначала «пробегает» в верхнем голосе на фоне восходящей хроматической гаммы в басу, а затем наоборот, тема звучит в басах на форте (f), на фоне нисходящей хроматической гаммы в верхнем голосе. Несомненно, этот прием ещё более активизирует развитие. Включение триолей к концу второго проведения, поддерживает эту все более увеличивающуюся активизацию. И на высокой точке процесса динамизации появляется основная тема, завершающаяся тоническим минорным трезвучием на три форте (fff).

Опус из двух пьес, посвященный **Душану Михалеку,** написан с большим промежутком времени в 1994 и 2006 гг. Обе пьесы написаны в простых формах и выдержаны в импровизационном стиле.

Первая пьеса основана на basso ostinato автентического соотношения. Эта остинатная фигура на фоне переменного (чередования четырехдольного и пятидольного) метра, стирая тактовые границы, создаёт свою пульсацию. Данное остинато относится к типу смешанных, подчёркивая текучесть ритма переменного метра в конкретном гармоническом соотношении:



Остинато выдержано в басу, а к концу, имитируя органную игру, переходит в нижний средний голос:

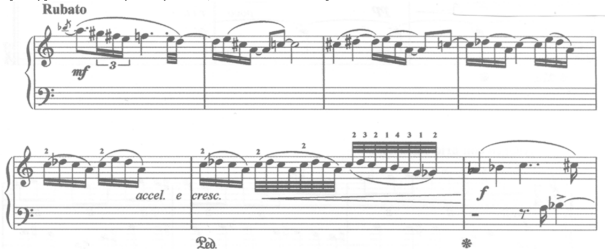


Линия остинато естественным образом сочетается со свободным развитием других голосов, которыми оно обрастает в процессе становления композиции. Пьеса написана в простой двухчастной форме.

Вторая пьеса, в медленном темпе (Andante) небольшая по объёму. Она написана в форме периода повторного строения. Несмотря на маленький объём, пьеса ярко характерна. Мелодика

пьесы импровизационного характера, основана на комбинации звуков, которая излагается в первом такте в партии левой руки и продолжается в правой. Данная цельная мелодическая комбинация служит основным зерном всего последущего развития. Процесс же развития представлен прорастанием данного начала в звуковую волну, расширяющий регистр до  $g^2$  и последующим нисходящим его заполнением. Всплеск второго предложения достигает лишь  $e^2$  октавы и сразу потухает в малой.

Пьеса «**Блики**» (2003) состоит из четырех разделов. Каждый раздел имеет авторские темповые обозначения. Все они различны по характеру и в произведении выполняют конкретную функцию. Первый раздел, Rubato – это вступление:



Изложенное одноголосно речитативно оно носит характер эпиграфа. Второй раздел, Allegretto, в основу своей мелодики берет созвучие (des¹-c²), на котором закончилось вступление. В самом начале второго раздела данная септима в мелодическом расположении в разных ритмических рисунках охватывает два такта. Далее от звука des в нисходящем движении идет хроматическая гамма в басу, которая сменяется кварто-квинтовыми созвучиями, изложенными мелодически. Эта волна нисходящей гаммы начинается в верхнем голосе, а затем переходит в басовый. В мелодии же на первый план выходят интонации мольбы, чередующаяся с восходящими нисходящими гаммообразными построениями. Несмотря на изменение темпа и формы изложения материала, характер мелодики не меняется. Это опять речитативность, монообраз.

Третий раздел Allegro con brio e grazioso, совершенно другого характера и сильно контрастирует двум первым. Если первые разделы являются лирически речитативными, то третий раздел представляет собой технический этюд на триоли, стремительное развитие которых до огромного накала, и только после этого, тихо и быстро умолкает. Таким образом, первые два раздела – размышления, третий раздел – взрыв эмоций.

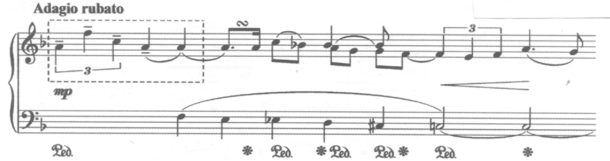
Последний раздел, Moderato, также начинается переменным метром одноголосно. Все предыдущие эмоции и вопросы разрешаются здесь.

В пьесах «Impressione», «Афзалу Миршакару» и «Ари Роланду» развитие музыкального материала, основывается на принципе серийности. В каждом случае, композитором избрана серия (определенный ряд звуков), которая пронизывает всю ткань произведения и весь процесс последующего развития по определенным закономерностям.

В пьесе «**Impressione**» в качестве серии избраны звуки *ля, ре, до,* что, как известно, на латыни обозначается -a, d, c. Композитор для обозначения имени «Лариса» (пьеса посвящена её подруге Ларисе Назаровой), выбирает эти звуки:



В этой же функции в пьесе «**Афзалу Миршакару**» выступают звуки серии а-f-с-ля составлен ряд звуков, приблизительно обозначающие слово-имя «**Афзал**»:



А в третьей пьесе «Ари Роланду» звуки *а, ре, е* избраны для передачи имени «Ари»:



Все эти пьесы искренне импровизационны. Они выдержаны в свободном стиле, где свободное метроритмическое изложение сочетается с мелодичными пассажами, в процессе которого всегда развиваются отмеченные серии.

Подытоживая краткий взгляд на творчество таджикского композитора Заррины Миршакар, к стилистическим особенностям композитора, в качестве первой попытки, отнесём следующие свойства:

- использование микроладов народного происхождения, причем эти лады могут быть с ув.2 и без неё;
  - обильное использование красочных фонизма;
  - прозрачность фактуры;
  - яркие метроритмические решения;
  - экспонирование функциональности неполными аккордами или интервалами;
  - устойчивое ладовое ощущение;
  - использование элементов народного музицирования;
  - выразительность форм мелодики;
  - превалирующая краткость изложения.

Эти особенности проявляются во всех рассмотренных нами произведениях для фортепьяно композитора Заррины Миршакар.

#### Литература

- 1. Миршакар 3. 24 музыкальных байта. Фортепианный цикл. Рукопись.
- 2. Миршакар 3. «Бусы для Саидочки». Детский цикл для фортепиано. Рукопись.
- 3. Назайкинский Е. В. Поэтика музыкальной миниатюры. // История в музыке: Избранные исследования. Москва: «Московская консерватория». 2009. С. 371 391.
- 4. Негматов Н.Н., Мальцев Ю.С. Борбад и его эпоха. // Известия Академии наук Таджикской ССР. 1989, №1.
- 5. Негматов Н.Н., Мальцев Ю.С. Борбад основоположник персидско-таджикской классической музыкальной культуры. /Борбад, эпоха и традиции культуры. Душанбе: «Дониш». 1989. С.9 25.
- 6. Раджабов А. Борбад и его вклад в таджикско-персидскую музыкальную культуру. / Борбад, эпоха и традиции культуры. Душанбе: «Дониш». 1989. С. 41 74.
- 7. Фарханги тафсирии забони точикй. Дар ду чилд. Тартибдихандагон Назарзода С., Сангинов А. ва диг. Ч.І. Душанбе: «Пажухишгохи забон ва адабиёти точик ба номи Рудакй» 2008. 949 с.

#### Аннотация.

Особый вклад в развитие таджикской композиторской музыки вкладывает деятельность женщин-композиторов. Уже в третьем поколениии композиторов Таджикистана в создание этого вида музыки встпают женщины-композиторы. На примере двух фортепианных циклов — философскоафористичного и детского цикла пьес рассматривается творческий почерк композитора Заррины Миршакар. Ей принадлеждит создание жанра фортепианной миниатюры байт в таджикской музыке. Она заимствует поэтический байт не только структурно, но и трактует концептуально как носитель глубокой философской мысли. Создание детского цикла вероятно имеет цель пополнение учебно-концертного репертуара юного пианиста.

#### Аннотатсия.

Фаъолияти занон-композиторон дар инкишофи мусикии композитории точик сахми хосса аст. Аллакай дар насли сеюми композиторони Точикистон занон-композиторон дар эчоди ин навъи мусикй ширкат доранд. Дар мисоли ду силсила барои фортепиано — силсилаи пйесахои фалсафй-афористй ва силсилаи бачагона услуби эчодии композитор Заррина Миршакар мавриди баррасй карор мегирад. Офаридани жанри байт — миниатюра барои фортепиано дар мусикии точик ба ў тааллук дорад. Вай аз назми классикии точик байтро на танхо хамчун вохиди сохторй гирифтааст, балки консептуалй, байтро дар мусикй хамчун барандаи афкори амики фалсафй талкин мекунад. Эчоди силсилаи бачагона шояд хадафи васеъ кардани репертуари таълимй ва консертии пианинонавози чавонро дошта бошад.

#### Abstract.

A special contribution to the development of Tajik composer music is made by the activities of women composers. Already in the third generation of composers of Tajikistan, women composers are involved in the creation of this type of music. The creative style of composer Zarrina Mirshakar is considered using the example of two piano cycles – a philosophical-aphoristic and a children's cycle of pieces. She is the creator of the genre of piano miniature bait in Tajik music. She borrows the poetic bait not only structurally, but also interprets it conceptually as a carrier of deep philosophical thought. The creation of the children's cycle probably has the goal of replenishing the educational and concert repertoire of the young pianists.

 $\it Kanudвожахо$ : миниатюраи фортепианой, байт, силсилаи фортепианой, пйеса, силсилаи пйесахои бачагона, импровизатсия, пйесаи «5/2», репертуари пианисти наврас, зан-композитор, мусикии композитории точик.

*Ключевые слова*: фортепианная миниатюра, байт, фортепианный цикл, пьеса, детский цикл пьес, импровизация, пьеса  $\ll 5/2$ », репертуар юного пианиста, женщина-композитор, таджикская композиторская музыка.

*Key words*: piano miniature, bait, piano cycle, piece, children's cycle of pieces, improvisation, piece «5/2», repertoire of a young pianist, woman-composer, Tajik composer's music.

#### ОСОБЕННОСТИ ЖАНРОВЫХ РЕШЕНИЙ ИНСТРУМЕНТАЛЬНОГО КОНЦЕРТА В ТВОРЧЕСТВЕ ТАДЖИКСКИХ КОМПОЗИТОРОВ

В развитии профессионального музыкального искусства таджиков важную роль сыграло основание Союза композиторов Таджикской ССР в 1939 году  $[5, c. 39]^{11}$ . Этот творческий Союз был создан главным образом из числа приехавших в республику композиторов. Это событие знаменует начало формирования композиторской (в новом смысле  $^{12}$ ) школы в Таджикистане.

Первые произведения музыкальных авторов были написаны в жанрах обработки, песни, а позже романса. Одновременно, сразу же, к концу 30-х годов композиторы Таджикской ССР обратились к сложным сценическим жанрам — опере и балету<sup>13</sup>. Главным в творчестве композиторов этих лет было максимальное сближение музыкального языка к таджикской народной ритмике и мелодике. Как известно, по мнению первых композиторов, именно такой путь мог обеспечить понимание, принятие жанров мировой музыкальной классики и привлечь, сформировать слушательскую аудиторию этой музыки в Таджикистане. Композиторы шли к освоению западноевропейских жанров очень осторожно [9, с. 48].

Поэтому первому поколению композиторов Таджикистана<sup>14</sup> не характерны некоторые сложные жанры вокальной и инструментальной музыки. Не составляет в этом исключения и жанр инструментального концерта.

В 50-е годы уже вслед за освоением жанров оперы и балета, первых опытов симфонической музыки, некоторых камерно-вокальных и камерно-инструментальных жанров, наверняка, наступил черёд инструментальных жанров крупной формы. Для их создания этому поколению имело место два фактора. Во-первых, уже были освоены в той или иной степени многие другие жанры, во-вторых, эти композиторы отличались от своих предшественников, имевших за плечами курсы консерваторской подготовки в национальных студиях. Композиторы 50-х годов успели получить и начальное, и среднее, и высшее специальное музыкальное образование.

Итак, жанр инструментального концерта вошёл в таджикскую музыку во второй половине 1950-х годов XX века.

Первым из таджикских композиторов к данному жанру обратился Якуб Сабзанов (1929-2013), который принадлежит ко второму поколению таджикской композиторской школы. Ему принадлежит Концерт для фортепиано с симфоническим оркестром, представленный им в качестве дипломной работы по окончании Ташкентской государственной консерватории (класс педагога Г.Мушеля) в 1955 году [9, с. 86]. Впоследствии к жанру инструментального концерта обращались и композиторы первого поколения, например, А. Ленский – Концерт для виолончели с симфоническим оркестром (1962) и Концерт для виолончели и оркестра народных инструментов (1970), А. Хамдамов – Концерт для скрипки и фортепиано (1981), М. Цветаев – Концерт для фортепиано и симфонического оркестра (1982) [5, с. 97, 230, 251].

Эволюция жанра инструментального концерта в Таджикистане показывает, что в разные периоды композиторы отдавали предпочтение различным инструментам и оркестрам. Так в 50-60 годы XX века в качестве солирующего инструмента в большей мере избраны фортепиано,

<sup>11</sup> Открытие Союза композиторов Таджикистана относят также и к 1940 г. [6, с. 99].

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Здесь – «композитор», сочиняющий в жанрах академической музыки.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Первая таджикская опера «Шуриши Восеъ», либретто М.Турсунзаде и А.Дехоти, написана С.Баласаняном в 1939 г., первый таджикский балет «Ду гул», либретто М.Рабиева – А.Ленским в 1941 г.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> В определении поколений композиторов Таджикистана мы основываемся на классификации, впервые данной музыковедом Мухаммадаюбом Зоирзодом в его дипломной работе [3, c. 6, 8, 10, 12, 13].

скрипка, виолончель, поскольку друг за другом появляются около десятка произведений в этом жанре: Концерт для фортепиано с симфоническим оркестром Я.Сабзанова (1955), Концерт для скрипки и симфонического оркестра Х.Абдуллаева (1957), Концерт для виолончели с оркестром А.Ленского (1962), Концерт для фортепиано с симфоническим оркестром (1965) и Концерт для скрипки с симфоническим оркестром М.Атоева (1968), Концерт для скрипки и симфонического оркестра (1967) и Концерт для виолончели и симфонического оркестра Д.Дустмухаммедова (1967), Концерт для фортепиано с симфоническим оркестром С.Халилова (1968). Следовательно, эти десятилетия ярко инициируют освоение особенностей жанра инструментального концерта с симфоническим оркестром. Выбор оркестра обусловлен освоением композиторами возможностей симфонического оркестра. Но солирование конкретного инструмента – всё большее инициирование возможностей того или иного музыкального инструмента. Вероятно, отчасти, это был всеобщий процесс. Музыковед Раабен Л.Н. отмечает: «В 60-е годы начал развиваться процесс обогащения разрабатываемыми в концертном жанре средствами – в симфонию проникает концертность, создаются концерты для оркестра, концерты-симфонии, симфонические пьесы концертного характера» [10, с. 127].

Впоследствии на основе этих достижений начался активный процесс «жанрового экспериментирования». Этим обусловлена тенденция, проглядывающаяся и в таджикской композиторской музыке, проявившаяся спустя десятилетие. Так, несколько позже, в русле данной тенденции написаны Концерт-рапсодия на памирские темы для скрипки и оркестра (1982) и Концерт-симфония для фортепиано с оркестром (1984) Б.Пиговата, Концерт-поэма для рубаба и малого симфонического оркестра (1984) К.Тушинка, Концерт-легенда для виолончели и симфонического оркестра (1998) Ш.Ашурова, Концерт-коллаж для фортепиано с оркестром (2006) Л.Толис.

Помимо жанрового разветвления инструментального концерта следует отметить и другой процесс. В таджикской композиторской музыке жанр инструментального концерта представлен не только в его строгом классическом толковании. Он представлен множеством из «дочерних» жанров. В частности, композиторы отдавали предпочтение более свободным толкованиям жанра. Это делает правомерным отнести к жанру инструментального концерта и такие жанры, как концертино, фантазия, концертная пьеса, поэма, рапсодия, романс, элегия, токката, легенда и др.

жанровых разновидностях сохраняются основные принципы инструментального концерта – наличие солиста и оркестра (или ансамбля), выделение партии солирующего инструмента. Это и делает правомерным причислить их к жанру концерта. В последующие периоды обращение к жанру концерта актуализировалось ещё и появлением всё большего количества прекрасных исполнителей [9, с. 54, 95]. Так, начиная с начала 70-х написаны Концертино для скрипки и симфонического оркестра А.Ядгарова (1972), «Фалак», концертная пьеса для думбрака и симфонического оркестра А.Одинаева (1973), «Насими кухсор» для думбрака и эстрадного оркестра А.Одинаева (1974), Фантазия для чанга с оркестром Я.Сабзанова (1974), Концертная пьеса для ансамбля скрипачей и фортепиано З.Миршакар (1977), Семь пьес для скрипки с оркестром Ф.Бахора (1978), Фантазия для виолончели и камерного оркестра Д.Дустмухаммедова (1979), Концертино для рубаба и фортепиано М.Баротова (1986), Концертштюк для скрипки и фортепиано П.Турсунова (1987), «Восточные эскизы» для саксофона и камерного оркестра А.Латифзода (1987), «Vivat, France!» дружеская музыка для фортепиано и эстрадно-симфонического оркестра А.Латифзода (1988), «Касида» для сетара и оркестра Ф.Бахора (1990), «Каприччио» для скрипки и камерного оркестра Ф.Бахора (1991), «Рага» для виолончели и оркестра Ф.Бахора (1991), «Perceptio» для скрипки и симфонического оркестра А.Латифзода (2000), Фантазия для фортепиано и камерного оркестра Ш.Ашурова (2008) и др.

Наряду с этим, композиторы продолжают сочинять в жанре концерта. В 70-е годы появились такие произведения, как Концерт для виолончели и оркестра народных инструментов А.Ленского (1970), Концерт для скрипки и симфонического оркестра К.Яхяева

(1972), Концерт для альта с камерным оркестром Е.Лобенко (1972), Концерт №1 для фортепиано и оркестра Т.Шахиди (1975), Концерт для саксофона и оркестра Б.Пиговата (1977), Концерт для скрипки и оркестра Ю.Мамедова (1978); в 80-е годы – Концерт для скрипки и оркестра А.Хамдамова (1981), Концерт для фортепиано и симфонического оркестра А.Яковлева (1981), Концерт для флейты и оркестра З.Нишонова (1981), Концерт для фортепиано и симфонического оркестра М.Цветаева (1982), «Рапсодия» Концерт (детский) для фортепиано с оркестром Ф.Бахора (нов.ред.1990 ор.25) (1985), Концерт для фортепиано, струнного оркестра, арфы и ударных инструментов Т.Сатторова (1986), Концерт для гиджака с камерным оркестром Д.Дустмухаммедова (1988), Концерт «Наво» для альта и симфонического оркестра А.Латифзаде (1988), Концерт №1 для фортепиано и оркестра А.Латифзаде (1989), «LiberScriptus» Концерт для струнных инструментов и фортепиано А.Латифзаде (1989), Концерт для рубаба и симфонического оркестра Д.Дустмухаммедова (1989); в 90-е годы – Концерт №2 для фортепиано и камерного оркестра Т.Шахиди (1991), Концерт для рубаб баса и камерного оркестра Т.Сатторова (1991), Концерт для гиджака и оркестра народных инструментов А.Мусоева (1991), «Восточные миниатюры» Концерт №2 для фортепиано и симфонического оркестра А.Латифзаде (1991), Концерт для скрипки и камерного оркестра Т.Шахиди (1993), «В ретро-тонах» Концерт для гитары и струнного оркестра П.Турсунова (1993), Концерт для фагота и камерного оркестра А.Одинаева (1993), «Нола» Концерт для разных флейт и струнного оркестра Б.Юсупова (1994), Концерт №3 для фортепиано и оркестра Т.Шахиди (1994), «Дашти» Концерт для тромбона и ансамбля этнических инструментов Б.Юсупова (1999).

В процессе эволюции жанра концерта проявляются особенные нововведения таджикских композиторов в понимании и толковании этого жанра. *Первое нововведение* касается того, что, наряду с европейскими инструментами (к тому времени — фортепиано, скрипка, виолончель, альт, саксофон, флейта), в качестве солирующих инструментов выдвинуты таджикские народные инструменты (гиджак, рубоб, чанг, конун, тор, уд, дутор). Это вызвано стремлением тембрового обогащения произведения с одной стороны, с другой показом технических возможностей таджикских народных инструментов. В этом жанре написаны Концерт для рубаба Г.Александрова, Концерт для гиджака и камерного оркестра Д.Дустмухаммедова (1988), Концерт для рубоббаса и камерного оркестра (1991) Т.Сатторова, Концерт для гиджака и оркестра народных инструментов (1991) А.Мусоева, Концерт №1 для рубаба и фортепиано М.Баротова.

Вторым свойством в жанровом решении инструментального концерта можно назвать использование разнообразия оркестров. Помимо симфонического, здесь можно увидеть произведения для камерных оркестров – Концерт для альта с камерным оркестром Е.Лобенко (1972), Фантазия для виолончели и камерного оркестра Д.Дустмухаммедова (1979), Концерт для гиджака и камерного оркестра Д.Дустмухаммедова (1988), «Сокиномаи Зафар» для тора, уда, кануна, литавр и камерного оркестра А.Мусоева (1998), Концерт для рубаб-баса и камерного оркестра Т.Сатторова (1991), Концерт №2 для фортепиано и камерного оркестра Т.Шахиди (1993), Концерт для фагота и камерного оркестра А.Одинаева (1993), Концерт №1 для скрипки и камерного оркестра А.Мусоева (2004), Концерт для скрипки и камерного оркестра М.Давлатова (2011), *струнных оркестров* - «Liber Scriptus» Концерт для струнных инструментов и фортепиано А.Латифзаде (1989), «В ретро-тонах» Концерт для гитары и струнного оркестра П.Турсунова (1993), «Нола» Концерт для разных флейт и струнного оркестра Б.Юсупова (1994), «Элегия», посв. неизвестному солдату, для ансамбля скрипачей и фортепиано 3.Зулфикарова (1985), но и оркестра таджикских народных инструментов -Концерт для виолончели и оркестра народных инструментов А.Ленского (1970), Фантазия для чанга с оркестром Я.Сабзанова (1974), Концерт для оркестра народных инструментов С.Хамраева, Концерт-поэма для рубаба и малого симфонического оркестра К.Тушинка (1984), «Романс» для виолончели и оркестра народных инструментов В.Абдурахмонова (1985), «Хотирот» поэма для рубаба и народного оркестра, посв. 100-летию У.Гаджибекова А.Мусоева (1987), Концерт для гиджака и оркестра народных инструментов А.Мусоева (1991).

Здесь имеет место тембровое экспериментирование, что достигнуто совмещением европейских и таджикских инструментов. В данном русле сочинены следующие произведения: Концерт для виолончели и оркестра народных инструментов А.Ленского (1970), «Фалак» концертная пьеса для дутара и симфонического оркестра А.Одинаева (1973), Концерт для гиджака и камерного оркестра Д.Дустмухаммедова (1988), Концерт для рубаба и симфонического оркестра Д.Дустмухаммедова (1989), Концерт для рубаб-баса и камерного оркестра Т.Сатторова (1991), Концерт для гиджака и оркестра народных инструментов А.Мусоева (1991), «Сокиномаи Зафар» для тора, уда, кануна, литавр и камерного оркестра А.Мусоева (1998), Концерт №1 для рубаба и фортепиано М.Баротова [5, с. 97, 134, 72, 180, 112, 44]

Данный бурный процесс сопровождается постепенным развитием инструментального исполнительского искусства в Таджикистане.

В качестве *таджикских* композиторов, можно отметить совмещение выборочных составов солирующего инструмента, оркестра и, как правило, именованного самим автором как «концерт». Например, Концерт для фортепиано, струнного оркестра, арфы и ударных инструментов Т.Сатторова (1986), «В ретротонах» концерт для гитары и струнного оркестра (1993) П.Турсунова, «Даштй» Концерт для тромбона и ансамбля таджикских инструментов (1999) Б.Юсупова, «Дашт» Концерт для тромбона, таджикских инструментов и симфонического оркестра (2000) Б.Юсупова и т.д.

Четвёртым нововведением можно считать то, что на данном поприще многие композиторы в качестве «солирующего» выбирали не один инструмент, а конкретные ансамбли. Отнесение к жанру концерта подобных произведений обусловлено тем, что эти ансамбли и выполняют функцию «солирующего», чем сохраняется в них принцип концертности. К таковым, следует отнести, например, «Чорзарб» для фортепиано, ударных инструментов и камерного оркестра А.Латифзода (1990), «Respiro» для скрипки, камерного оркестра и литавр З.Миршакар (1991), «Сабриё» для саксофона, сопрано и инструментального ансамбля А.Латифзода (1996), «Сокиномаи Зафар» для тара, уда, кануна, литавр и камерного оркестра А.Мусоева (1998), «Чарх» Концертная пьеса для камерного оркестра, ударных инструментов и фортепиано Д.Дустмухаммедова (2001), «Накшу нигорхои форсй-точикй» для струнного квартета и народных инструментов А.Латифзода (2002), «Согдийский mixing» для струнного квартета и ансамбля народных инструментов (2002) и т.д.

В творчестве таджикских композиторов появилась и следующая, пятая особенность. Если же брать во внимание совершенно новый состав исполнителей, то в этом смысле эта особенность связана с зарождением нового жанра - концерта для солирующего таджикского инструмента и оркестра таджикских народных инструментов. Западноевропейский жанр концерта впервые получил абсолютно иной тембровый состав исполнителей. В этом жанре написаны Концерт для виолончели и оркестра народных инструментов А.Ленского (1970), Концерт для гиджака с камерным оркестром Д.Дустмухаммедова (1988), Концерт для рубаба и симфонического оркестра Д.Дустмухаммедова (1989), Концерт для рубаб баса и камерного оркестра Т.Сатторова (1991), Концерт для гиджака и оркестра народных инструментов А.Мусоева (1991), Концерт для рубаба Г.Александрова, Концерт №1 для рубаба и фортепиано М.Баротова, Концерт для оркестра народных инструментов С.Хамраева, а также «Фалак» концертная пьеса для дутара и симфонического оркестра А.Одинаева (1973), Фантазия для чанга с оркестром Я.Сабзанова (1974), «Насими кухсор» для рубаба и эстрадного оркестра А.Одинаева (1974), Концерт-поэма для рубаба и малого симфонического оркестра К.Тушинка (1984), «Романс» для виолончели и оркестра народных инструментов В.Абдурахмонова (1985), «Хотирот» поэма для рубаба и народного оркестра, посв. 100-летию У.Гаджибекова А.Мусоева (1987).

В становлении таджикского инструментального концерта всегда наглядно стремление таджикских композиторов к совмещению жанров европейского и таджикского происхождения и на уровне композиционной структуры, ладовой основы, метроритма и др. Композиционные решения в данном случае весьма своеобразны. Примерами этого рода могут служить

следующие произведения: «Фалак» концертная пьеса для думбрака и симфонического оркестра А.Одинаева (1973), Концерт «Наво» для альта и симфонического оркестра А.Латифзода (1988), «Чорзарб» для фортепиано, ударных инструментов и камерного оркестра того же А.Латифзода (1990), «Сокиномаи Зафар» для тора, уда, конуна, литавр и камерного оркестра А.Мусоева (1998), «Даштй» Концерт для тромбона и ансамбля таджикских инструментов Б.Юсупова (1999), «Дашт» Концерт для тромбона, таджикских инструментов и симфонического оркестра Б,Юсупова (2000) и т.д.

Вопрос жанровых решений инструментального концерта в таджикской композиторской музыке XX — начала XXI века, требует ещё большего внимания. Произведения данного периода вобрали в себе новое видение, новый подход к данному жанру. Инструментальный концерт в таджикской композиторской музыке сегодня ещё более актуализировался. Исследование данного вопроса открывает многие новые стороны творческих поисков таджикских композиторов, успевших внести в композиторскую музыку Таджикистана небывалое до сих пор богатство и разнообразие.

# Литература

- 1. Гейзер Э.Р. Инструментальная музыка композиторов Таджикистана (Традиции и современность). Душанбе: «Дониш», 1987. 166 с.
  - 2. Гейзер Э.Р. Очерки о таджикской музыки. Душанбе: «Истеъдод», 2017. 136 с.
- 3. Зоирзод М. Баррасии силсилаасархои бачагонаи композиторони точик барои фортепииано. Кори дипломи. Фонди китобхонаи КМТ ба номи Т.Сатторов. – Душанбе, 2015. – 98 с.
- 4. Композиторон ва мусикишиносони Точикистон. Маълумотнома. Мураттибон Азизӣ Ф.А., Хикматов Қ.С., Ҳакимов Н.Ғ. – Душанбе, 2011. – 288 с.
- 5. Композиторы и музыковеды Таджикистана: Справочник. Составители Азизи Ф.А., Хикматов К.Х., Хакимов Н.Г. Душанбе, 2010.
- 6. Музыкальная жизнь Советского Таджикистана (1919-1945). Выпуск 1. Душанбе: «Дониш», 1974. 174 с.
  - 7. Назарова Л.А. Таджикская симфоническая музыка. Душанбе: «Дониш», 1986. 160 с.
  - 8. Нурджанов Н. Опера и балет Таджикистана. Душанбе, 2010. 424 с.
- 9. Попандопуло Т.А. Таджикская фортепианная музыка и вопросы её интерпретации. Диссертация на соиск. уч. ст. канд. иск.-я. Ленинград, 1985. 194 с.
  - 10. Раабен Л.Н. Советский инструментальный концерт. Ленинград: «Музыка», 1967. 307 с.
  - 11. Страницы жизни и творчества. Сб. статей. Душанбе: «Дониш», 1990. 140 с.

### Аннотатсия

Жанри консерти соз $\bar{u}$  дар нимаи дуюми солхои 1950-уми асри XX ба мусикии точик ворид гашт. Ба он аввалин шуда композитори насли дуюм  $\bar{E}$ .Р.Сабзанов бо асари Консерт барои фортепиано ва оркестри симфон $\bar{u}$  (1955) р $\bar{y}$  овард.

Дар инкишофи консерти созй дар эчодиёти композиторони Точикистон халли махсуси жанрй ба назар мерасад. Ин дар панч равиши зерин тачассум ёфтааст: ба хайси сози якканавоз дар баробари созхои симфонй, инчунин истифодабарии созхои халкии точикй (1); истифодабарии оркестрхои гуногун (2); аз чониби муаллифон интихоб шудани хайати навозандагони ғайриоддй (хам якканавоз хам оркестр), ғайримуқаррарй (3); якчоякунии вазифахои якканавоз ва оркестр дар хайати аз тарафи композитор интихобшуда (4); пайдоиши жанри нав – консерт барои сози халкии точикй ва оркестри созхои халкии точикй (5). Навоварии панчум – самари мусиқии композитории точик. Ба хайси сози якканавоз сирф сози анъанавй дар чои аввал меистад.

### Аннотация

Жанр инструментального концерта вошёл в таджикскую музыку во второй половине 1950-х годов XX века. К нему впервые обратился композитор второго поколения Я.Р.Сабзанов с произведением Концерт для фортепиано и симфонического оркестра (1955).

В развитии инструментального концерта в творчестве композиторов Таджикистана проявляется особое жанровое решение. Оно обнаруживается в следующих пяти подходах: использование в качестве

солирующих, наряду с симфоническими, и таджикских народных инструментов (1); использование различных оркестров (2); составление авторами нетипичных (и солиста и оркестра), нетрадиционных составов исполнителей (3); совмещении функций соло и оркестра в избранном композитором составе (4); зарождение нового жанра – концерт для таджикского народного инструмента и оркестра таджикских народных инструментов (5). Пятое нововведение – детище таджикской композиторской музыки. В качестве солирующего инструмента выступает сугубо традиционный музыкальный инструмент.

### Abstract.

The instrumental concert genre entered Tajik music in the second half of the 1950s of the twentieth century. He was first approached by the second generation composer Y.R.Sabzanov by works Concerto for piano and symphony orchestra (1955).

In the development of the instrumental concert in the work of composers of Tajikistan, a special genre solution is manifested. It is found in the following five approaches: the use of Tajik folk instruments as soloist, along with symphonic ones (1); use of various orchestras (2); compilation by the authors of atypical (both soloist and orchestra), non-traditional compositions of performers (3); combination functions of solo and orchestra in the composition chosen by the composer (4); the birth of a new genre – a concert for a Tajik folk instrument and an orchestra of Tajik folk instruments (5). The fifth innovation is the brainchild of Tajik composer music. A purely traditional musical instruments acts as a solo instrument.

*Калидвожахо:* консерти созй, мактаби композитории точик, инкишофи жанр, консерт барои рубоб ва оркестри симфонй, консерт-рапсодия, оркестри созҳои халҳй, консерт-коллаж, консерт-симфония, консерт-поэма, Даштй, Фалаҳ, Наво.

*Ключевые слова:* инструментальный концерт, таджикская композиторская школа, эволюция жанра, концерт для рубоба и симфонического оркестра концерт-рапсодия, оркестр народных инструментов, концерт-коллаж, концерт-симфония, концерт-поэма, Даштй, Фалак, Наво.

Key words: instrumental concert, Tajik composition school, evolution of the genre, innovation of Tajik composers, concert for rubob and symphony orchestra, concert-rhapsody, folk instrument orchestra, concert-collage, concert-symphony, concert-poem, Dashti, Falak, Navo.

# БАР ВАСФИ УСТОД ФАЙЗАЛӢ ХАСАН – ФАЛАКХОН ВА БАСТАКОРИ БАРЧАСТАИ ТОЧИК

Файзалй Хасан, Хофизи халқии Точикистон, барандаи Чоизаи давлатии ба номи устод А. Рудакй, узви Иттифоки композиторони Точикистон имруз профессори кафедраи сарояндагии анъанавии факултети мусикии суннатии точики Консерваторияи миллии Точикистон ба номи Талабхуча Сатторов хам мебошад [5].

Устод Файзалй Ҳасан 19 июни соли 1948 дар дехаи Сангонели нохияи Шамсиддини Шохин (нохияи Шўрообод) дар оилаи зиёй ба дунё омадааст. Падар Ҳасаналй Сафаров омўзгори фанни забон ва адабиёт буд. Ҳасаналй Сафаров вактхои бекорй ба хондани суруду навохтани асбобхои мусикй машғул мешуд. Ин хунари падар шароити хонаводаро пурра фаро гирифта буд. Ва дар замири Файзалй Ҳасан аз хурдй завк ба мусикиро бедор кард. Дарп урфият мегўянд, ки «мероси падар хохй, касби падар омўз». Ў хам асбоби мусикиро гирифта, кўшиш менамуд, ки навохтану сароиданро ёд гирад. Ба хадаф расидан кори сахлу осон нест. Сахму талошхои шабонарўзй метавонад шахсро ба максадаш расонад. Файзалй Ҳасан хам шавку завк дошту хам шабу рўз талош мекард, аз сари навохтани асбоб намехест.

Файзалй Ҳасан баъди хатми мактаби миёна соли 1964, дар Омўзишгохи мусикии шахри Душанбе дар шуъбаи созҳои халкй бо ихтисоси ғичак таҳсил намуда, сипас, ба Донишкадаи омўзгории ба номи Т. Г. Шевченко, факултети санъат (1968) ба шуъбаи мусикии халкии факултети фарҳангй-равшаннамой дохил гардид. Дар овони дорнишчуй Файзалй Ҳасан дар озмуну фестивалҳои байнидонишкадавй дар Ўзбекистон, Қазоқистон, Қирғизистон, Федератсияи Русия (ш.Москва) ширкат варзид ва сазовори чоизаву ифтихорномаҳо гардид [5].

Баъди хатми Донишкадаи мазкур дар нохияи Маскав (хозира нохияи Мир Саид Алии Хамадонй) ба ҳайси омӯзгори мактаби мусикй фаъолияти кориро сар кард. Сониян, то соли 2003 вазифаи роҳбари Театри халқии ноҳияи Маскваро ичро намуд. Соли 2003 аз тарафи Кумитаи телевизион ва радиои назди Хукумати Чумҳурии Точикистон ба ҳайси роҳбари бадеии ансамбли «Дарё» ба шаҳри Душанбе даъват шуд. Аз соли 2007 то соли 2018 дар Ансамбли давлатии «Фалак» фаъолият намудааст. Аз соли 2005 ин чониб дар шуъбаи фалакҳонии факултети мусикии суннатии консерватория кор мекунад.

Имрўз ў миёни халқи точик ба шухрати баланд сазовор гардидааст. Ўро хмчун устоди хунар мардум пазируфтааст. Файзалй Хасанро на танхо дар Точикистон, балки берун аз кишвар низ мешиносанду дўст медоранд. Борхо ў санъати асили миллиро дар хоричи кишвар бо суруду оҳангҳои чаззоб муаррифй намудааст.



Устод Файзалй Хасан.

Хукумати Точикистони Советй Файзалй Хасанро барои ичро ва эчоди як қатор суруду оҳангҳои фалсафй-лирикиву ватанпарварй ба Грамотаи фахрии Президиуми Совети Олии РСС Точикистон ва дертар, сазовори унвони Хофизи халқии Точикистон (1978) донист [13]. Хукумати Чумҳурии Точикистони соҳибистиқлол аввал бо Ордени Шараф (1999) ва сипас, бо Чоизаи давлатии ба номи Руҳакӣ (2012) қадрдонӣ кард.

Устод Файзалй Ҳасан санъати мусикии точикро дар як катор давлатхои чахон муаррифй намуда, ба номи баланди Точикистон сахми хунари худро гузоштааст. Файзалй Хасан иштирокчии Афғонистон), мебошад.

Устод Файзалй Хасан шогирди боистеъдоду муваффаки фалакхони бузург, Хофизи халкии Точикистон Устод Одина Хошим мебошад. Ў дар сафархои хунарй, консертхои чумхуриявй ва байналмилалй, озмуну фестивалхои хунарй ва дар тўйю маъракахо хамеша пахлуи устод Одина Хошим якчо буд. Ин одати шогирдй бо мурури замон хам нагузашт. Ва то охири умри устод Одина Хошим идома ёфт. Файзалй Хасан икрор мешавад, ки хамеша ягон чизро аз устодаш меомўхт. Ин омўзиш хотима надошт ва дар сайкал ёфтани хунари Файзалй Хасан судмандии он арзишмандтарин аст.



Устод Файзали Хасан шохбайт месарояд.

Файзалӣ Ҳасан имрӯз идомадиҳандаи мактаби бузурги Одина Ҳошим аст. Ба сатҳи устодӣ расида, Файзалӣ Ҳасан сабку услуби хоссаи худро пайдо карда, дар чомеа мавкеи худро пайдо намуд.

Дар санъати мусикии касбии мусикй Файзалй Хасан яке аз намояндагони санъати классикии Фалак мебошад. Сохибмактаб, хам месарояду хам меофарад. Ашъори шоирони классик ва муосир дар эчодиёти ў дар услуби фалакхонй, мушахассан, анъанаи фалаки кулобй, устувор садо медиханд. Ин услуби кадими мусикии суннатии точикро устод Файзалй Хасан ба фарханги мусикии чомеаи навини точикон сарбаландона ворид месозад. Ба устод Файзалй Хасан услуби хеле хоссаи фалакхонй хос аст. Бо ин сабки худ ў дили шунавандагонро рабудааст, махбуби онхо гардидааст. Ин услубест, ки хам малакаи нозуки шеърдониву хам махорати баланди касбй-суннатии бастакориро металабад. Бехуда нест, ки дар муаррифии

мусиқии асили точик дар саҳнаи толори ЮНЕСКО, ӯро се маротиба ба ҳайати ҳунармандон ворид кардаанд. Устод Файзалӣ Ҳасан ҳеле сарбаландона аз ӯҳдаи ин вазифа баромадааст.

Дар эчодиёти устод интихоби матн аввалиндарача аст. Ў мегўяд, ки барои тавлид ёфтани оханги хуб интихоби шеъри воло ахаммияти асосй дорад. Ў ба мисли устоди худ Одина Хошим дар ғазалсарой бехамто аст. Устод Файзалй Хасан шеърдону шеършинос аст. Дар интихоби шеър хеле нозукбинона рафтор мекунад.

Мазмуни ватанпарварй дар асархои Файзалй Хасан хамчун хати ягонаи эчодй чило медихад. Ватанро бо ашъори шоирони муосир васф мекунад. Асархои ў дар жанрхои гуногуни яккисмаву силсилавй хар дафъа шунавандагонро хушнуд менамоянд.

Сурудхои ўро ба якчанд самтхои жанрй таксим кардан мумкин аст: ватанпарастй, лирикй-фалсафй, панду ахлокй ва мавсимй. Ў муаллифи беш аз 400 асар аст. Дар осори устод Файзалй Хасан сурудхои яккисмаву силсилавй дар шохахои гуногунранги жанрй пешниход гардидаанд, аз чумла:

сурудхои ватанпарастии «Точикистон, Ватанам!» (ш. М. Ғоиб), «Бе хоки Ватан ҳечам» (ш. О. Аюбй), «Модар-Ватан» (ш. А. Муродй), «Таронаи Ватан» (ш. Ҳ. Ғоиб), «Қарзи ватандорй» (ш. Ф. Сомонй), «Ватан, бошй!» (ш. М. Ғоиб), «Ман точики деринаам» (ш. К. Бекзода), «Ҳайф аст» (ш. С. Завқй), «Шукрона» (ш. Гулназар), «Савганд» (ш. М. Фарҳат), «Як тан шавед!» (ш. Н. Сирочй), «Ватанамро дуст медорам» (ш. Файзулло Сомонй), «Ватанам, чон Ватанам!» (ш. Раҳмат Назрй), «Ваҳдат» (ш. Хайрандеш), «Наҳоҳам беватан бошам» (ш.Алиакбари Чонфидо), «Девори Точикистон» (ш. Давлати Алй);

сурудхои лирикй-фалсафии «Зор бимирам» (ш. Хилолй), «Мегирям» (ш. А.Муродй), «Зулмати шаб» (ш. Ч. Румй), «Ёр бинолад» (ғ. А.Чомй), «Чононам, биё» (ш. Сомеъ), «Қаламқоши кўлобй» (ш. С. Аюбй), «Хуш намеояд маро» (ш. Камол Насрулло), «Канда шуд» (ш. Бозор Собир), «Нест-нест» (ш. Камоли Хучандй), «Базеб» (ш. Н. Сирочй), «Он дилрабо баромад» (ш. Соиб), «Оҳиста-оҳиста» (ш. Ҳоҳонй), «Ту паризода, надонам, зи кучо меой?» (ш. Саъдй), «Нафаси хазон набинй» (ш. Ҳ. Ғоиб), «Парвона шав!» (ш. Ч.Румй аз девони Шамси Табрезй), «Нигоҳи ту» (ш. А.Чомй), «Интизор» (ш. Сомеъ Одиназода), «Дунёй муҳаббат» (ш. Давлат Сафар), «Зулмати шаб» (ш. Мавлоно Балхй), «Ишқи дили моро» (ш. Ниҳонй), «Бедилам» (ш. Хочй Хусайни Кангуртй);

сурудхои панду ахлокй: «Зиндагй» (ш. Лоик), «Одам ғанимат аст» (ш. Лоик), «Аҳли адаб набошад» (ш. М.Ғоиб), «Гирди шакардаҳонон» (ш. Саъдй), «Нигаҳ дорад Худо» (ш. Олимхон Исматй), «Машҳурам кунанд» (ш. Муҳаммад Ғоиб), «Салавот» (ш. Ҷ. Румй), «Чӯстем, нест» (ш. Ҳоқонй), «Расида бошад» (ш. Соиб), «Адаб аст» (ш. Ҷ.Балҳй аз девони Шамси Табрезй), «Панди пирон» (ш. Муҳаммад Ғоиб);

**сурудхои мавсимй:** «Биёмӯзӣ» (ш. Ҳофиз), «Бахор омад!» (ш. И.Ҳумайнӣ), «Наврӯз муборак бод!» (ш. Ҳ.Ғоиб), «Наврӯзбазм» (ш. Ҳ.Ғоиб), «Сюитаи Наврӯзӣ» (ш. Мирзо Файзалӣ) ва зиёди дигар.

Хусусияти дигари махорати устодонаи Файзал $\overline{u}$  Хасан дар он аст, ки ба анъанаи  $mox\delta a u mox\delta a u mox a u mo$ 

Шоҳбайтҳоро чинда-чинда, бисёр самимона ва маънирас менамояд, ба хубӣ дарк мекунад, ки имрӯз ҳаводорони сершумор ташнаи суханҳои волоанд:

*Харкй по кач мегузорад, хуни дил мо мехурем, Шишаи номуси миллат дар багал дорем мо.* 

 $^{15}$  Тибқи Фарҳанги забони точик $\bar{u}$  «Шоҳбайт» ( $\bar{e}$  «шаҳбайт») — байти барчаста ва беҳтарини як ғазал ва  $\bar{e}$  жанри дигари назм» [10, c.654].

<sup>16</sup> Ба гуфтаи Фарханги забони точикӣ «шахд» маънои «асал», «ширинӣ»-ро дорад ва «шахдгуфтор» ба маънои «ширинзабон», «хушгап» омадааст [10, с.630].

42

Агар душман ба по афтад, ба таъзимаш машав магрур, Ки хам-хам рафтани сайёд бахри қатли мургон аст!

Пари товус латиф аст, ба каргас нарасад, Ақл ҳам чизи шариф аст, ба ҳар кас нарасад.

Ру намеорад ба хонй, ҳеҷ кас соҳибҳунар, Богбон ризқи худ аз пушти гулистон мехӯрад.

Одамиро илму дониш мекунад сохибзафар, Аз камоли аблахӣ бе илм будан хуб нест.

Бо чунин услуб ў мавкеи волои сухани мавзунро дар мусикй таъкид мекунад. Ва онро хамчун суннати сарояндагии суннатии точик пешниход менамояд, амалан татбик мекунад [1]. Бинобар ин шунавандагон дар баробари фалакхон, ғазалсаро, ўро, инчунин хамчун шохбайтсаро мешиносанд.

Устод айни хол дар набзи хуби эчодй қарор дорад. Асари силсилавии «Фалаки шод» яке аз асархои навтарини ўст. Ахли донишчўён, шогирдони ў бо як илхоми баланд ин асарро дар чашни Рўзи Фалак (2024) ичро карданд. Одатан, хар як дарёфти эчодии худро ба шогирдон фахмонда, мохияти асарро ба таври ичрои он (амалй) хатмй мешуморад. Дар тарбияи чавонон, хусусан чавонони боистеъдод завк дорад, хамарўза машк карда, саъйи расидан ба хадафи хам худ ва хам шогирдро талош мекунад. Ин аст, ки устод Файзалй Хасан дар фаъолияти омўзгорй хам муваффак гаштааст. Шогирдони ў баъзе устод шудаанд, дигаре дар арафаи зафархои эчодй қарор доранд ва сеюмй қадамҳои аввалинро мегузоранд.



Консерти синфии устод Файзал<del>и</del> Хасан. Толори хурди консерватория. 7 апрели соли 2016.

Аз ин рӯ, шогирдон гуногунмартаба, гуногунсатх мебошанд. Аз зумраи онхо, Озодамох Мухтарамова, Махмадбек Ғаниев, Хучамурод Кабиров, Сафар Рахмонов, Абдулмачид Абдулхайров, Шокир Қодиров, Шарифамох Холова, Мадвалӣ Ҳасан, Манучехр Бурхонов, Сулаймон Ҳасанов, Набӣ Ҳасанов, Чонибек Сатторзода, Ҷумъа Исмоил,

Қурбон Қурбоналиев, Шухрат Рашидов, Сайфиддин Лақаев, Амирхамза Давлатов, Сайчамол Шоимов, Фаридун Зокиров, Фахриддин Иброхимов, Лутфулло Рахмонзода, Фаррухрузи Шомурод, Бехруз Сафарзода, Човидон Хасанов, Комрон Хасанов, Аминчон Хасанов, Бахтиёри Саид, Шахбози Чумъазод, Асрор Валиев ва дигарон мебошанд.

Дар баробари фаъолияти омузгори, устод Файзали Хасан мақолахову дастурхои таълими аз чоп баровардаанд, аз чумла, «Шукрона» (2010), «Мехри Ватан» (2021).

Устод бо кору фаъолияти худ то имруз тавонистааст, мактаби фалакхонии авлодии худро низ ташаккул дихад [2]. Харчанде ин хунарро касби асосй интихоб накарда бошанд хам, айни хол дар ин мактаби хонаводагй чор насл бо хунари фалакхонй машғуланд: устод Файзалй Хасан (с.т.1948), Мадвалй Хасанов (1953), Сулаймон Хасанов (1972), Набй Хасанов (1978), Комрон Хасанов (1998), Човидон Хасанов (2003) ва Аминчон Хасанов (2005).

Устод Файзалӣ Ҳасан бо суруду оҳангҳои худ маҳбуби халқ гардида, дар дилу дидаи мардуми тоҷик мақоми хеле устуворро пайдо кардааст. Ӯро мардум чунин васф мекунад:

Кам нашуд файзи сафои Файзалй, Дар хунар монад бақои Файзалй. Дар хунар монад намонад, бок нест, Чунки монад қиссахои Файзалй. (Камол Насрулло)

### Адабиёт

- 1. Азизи Ф. Маком и Фалак как явления профессионального традиционного музыкального творчества таджиков. Душанбе: «Адиб», 2009. 398 с.
- 2. Азизй Ф. А., Каримзода С. С., Бурхонов М. Р., Лутфишоев Қ. Д., Алиев М. А. Экспедитсияи мусиқй-этнографй: тачрибаи омузиши ва амали. Дастури таълими. Душанбе: «Истеъдод», 2022. 144 с.
  - 3. Ализода Х. Оташафрузи кошонаи хунар. // Садои мардум, 1998, 21 май.
  - 4. Каримов С. Сахмгузори санъати миллй. // Адабиёт ва санъат, 2012, №23, (1630), 7 июн.
- 5. Композиторон ва мусикишиносони Точикистон. Маълумотнома. Мураттибон Ф.Азизӣ, Қ.Хикматов, Н.Хакимов. Душанбе, 2011. 288 с.
  - 6. Қодирдухт Б. «Бе хоки Ватан ҳечам». // Чумҳурият, 2012, №67, (22048), 26 май.
- 7. Аз мусохибахо бо устод Файзалӣ Ҳасан. // Консерваторияи миллии Точикистон ба номи Т. Сатторов, аз 15 ноябр, 6 декабри с. 2022.
  - 8. Салимзода А. Марди хунар. Душанбе: «Адиб». 2008. 87 с.
- 9. Файзи Ватан. Мачм.мақ. Мураттиб ва муҳаррир Умари Шерхон. Душанбе: «Русская литература», 2021.-159 с.
- 10. Фарханги тафсирии забони точикй. Дар ду чилд. Мураттибон: Назарзода С., Сангинов А., Рахим Хошим, Рауфзода Х. Ц.2. Душанбе: Пажухишгохи забон ва адабиёти точик ба номи Рудакй, 2008. 945 с.
  - 11. Хасанов Ф. «Шукрона». Дастури таълимй. Душанбе: «Истеъдод», 2010. 119 с.
- 12. Хотами Хомид. «Хеч гох суруди фармоишӣ насароидаам!» // Рӯзномаи «Рӯзгор», 2014, №8 (039), 26 феврал.
- 13. Энциклопедияи адабиёт ва санъати точик. Дар се чилд. Ц.3. Душанбе: СИЭМТ, 2004. 518 с.

#### Аннотатсия

 лирикӣ-фалсафӣ, суруди панду ахлоқӣ ва дигар мебошад. Чун омӯзгор дар мактаби олии мусиқӣ – консерватория кору фаъолият карда, инчунин мактаби хонаводагии худро ташкил кардааст.

#### Аннотация

Знаменитый мастер фалака Файзали Хасан в своей многогранной деятельности – и музыкант, и композитор, и педагог. В искусстве фалакхони особенно прославился в жанрах газалхони и шахдхони. Как композитор он является автором многих патриотических, лирико-философских, дидактических и других песен. Он работает преподавателем в консерватории, а также организовал свою семейную школу.

### **Abstract**

The famous falak master Faizali Hasan in his multifaceted activity is a musician, composer and teacher. In the art of falakkhoni, he is especially famous in the genres of gazalkhoni and shahdkhoni. As a composer, he is the author of many patriotic, lyrical-philosophical, didactic and other songs. He works as a teacher at the conservatory and also organized his own family school.

*Калидвожахо*: фалак, шахдхонй, шохбайтхонй, ғазалхонй, консерватория, мактаби хонаводагй, суруди ватанпарастй, суруди лирикй-фалсафи, думбра, консервати синфи.

*Ключевые слова*: фалак, шахдхони, шохбайтхони, газалхони, консерватория, семейная школа, патриотическая песня, лирико-философская песня, думбра, классный концерт.

*Key words*: falak, shahdkhoni, shohbaythoni, ghazalkhoni, conservatory, family school, patriotic song, lyrical-philosophical song, dumbra, class concert.

# «ТАДЖИКСКАЯ РАПСОДИЯ» ФОЗИЛА СОЛИЕВА – НА ПУТИ ОСВОЕНИЯ НОВОГО ТИПА МУЗЫКАЛЬНОГО МЫШЛЕНИЯ

Фозил Солиев один из тех композиторов, кто стоял у истоков таджикской композиторской музыки. Он первый композитор таджик, самостоятельно написавший произведение в жанре симфонической музыки. И это произведение — «Таджикская рапсодия», впоследствии известная и как «Первая таджикская рапсодия» [3, с. 189]. Затем, к симфоническому жанру композитор обращался на протяжении всей своей жизни. К его симфоническим произведениям относятся, помимо названного, четырёхчастная Симфоническая сюита (1951), симфоническая картина «Танец и пьеса» (1960), «Пионерская сюита» (1966) в соавторстве с Ю. Тер-Осиповым (в 7 частях), Симфоническая поэма (1968), Вторая поэмарапсодия (1972), Третья поэма-рапсодия для оркестра народных инструментов (1974) и Четвёртая поэма-рапсодия (1974) для симфонического оркестра. Ко времени создания симфонического произведения «Таджикская рапсодия» он уже обладал определённым творческим опытом собирательско-этнографической деятельности. Композитор Фозил Солиев, выезжая с этой целью в различные уголки Таджикистана, тщательно изучая народную музыку, записывая её, собрал большое количество образцов музыкального фольклора. С этих пор, народная музыка для него становится кладезем композиторского творчества.

Сочинение «Таджикская рапсодия» было написано им в 1946 году. При этом выбор жанра рапсодии не был случайным. Именно этот жанр на его взгляд, давал возможность относительно свободного использования народной музыки в симфоническом жанре. Это было жанрово-композиционным решением на пути совмещения национальной и академической музыки в своём творчестве.

В «Таджикской рапсодии» он использовал лишь две цитаты народных тем: тема народной песни «Гар намедонй, бидон» (четвёртый раздел) и тема народного танца «Ракси помирй» (пятый раздел). В пяти разделах «Таджикской рапсодии» темы демонстрируются не только путём цитирования, но и интонационным переосмыслением. Композитор создаёт свои мелодии по закономерностям мелодики и ритмики таджикской традиционной музыки и, соблюдая свойство рапсодического жанра, каждый раздел произведения наделяет яркими темами. Следует специально остановится на его методе цитирования. Музыковед Л. А. Назарова относит данный подход к другому свойству: «сочинение представляет собой обработку национальных мелодий...» [4, с. 217]. К такому выводу можно прийти, возможно, лишь на первый взгляд. В действительности же, можно проследить несколько особенностей в подходе композитора к народному первоисточнику. Композитор старается не подвергать варьированию народный первоисточник. одним интонационному И композиционного решения выбирает использование отдельных мотивов первоисточника, если мотивы и фразы олицетворяют цельную строфу народной песни (наигрыша). Другим его важным свойством в отношении к народной музыке является чрезмерно бережное отношение к первоисточнику. Для этого он отказывается от фрагментарного членения мотивов и фраз первоисточника, сохраняя их цельность на всех масштабных уровнях симфонического полотна. Такими способами, композитор достигает, во-первых, усиление ощущения присутствия данной темы, и, во-вторых, органично вливает цитату в симфоническое развитие. При этом, в качестве доминирующего средства выразительности в достижении эффективности, он часто использует подголосочность, вливая в неё самое главное из мелодики и ритмики первоисточника. Эта специфика композиторского почерка, обусловлена, на наш взгляд, его природной музыкальностью, помноженной на большой опыт в драматическом театре. В последнем, как известно, музыкальное сопровождение преимущественно преследует подчёркивать характерность.

В симфонической рапсодии наглядно проявляется его большой интерес к тембровому развитию. Более скромнее на уровне тематического развития проявляется симфоническое начало. Контрастное противопоставление отсутствует и вовсе. Тем не менее, наличие сквозного развития, достигнутое тембровым началом, во многом восполняет отсутствие симфонического принципа тематического развития, полной передачи сущности симфонизма. По всей вероятности, ему гиджакисту, был известен и практически освоен каждый инструмент симфонического оркестра. Это и позволяло ему эффектно использовать краски звучания.

Несмотря на принадлежность к симфоническому жанру, «Таджикская рапсодия» ярко демонстрирует глубину монодического мышления композитора. Симфоническое начало, представлено в этом произведении глубиной философского мировосприятия и чистотой мироощущения гармонии, имеющей место в таджикской классической поэзии и традиционной музыке. Автором «Таджикской рапсодии» сохраняются все особенности композиционной формы европейского жанра рапсодии. Но, в этом жанре он ищет характерное ему певческое, декламационное начало, свободную форму изложения следующих друг за другом разнохарактерных тем. Однако в этой последовательности, он соблюдает характерную черту восточного монодического мышления — он не создаёт контраста между ними, он строит их по одной цепочке, сохраняя их разность в пределах, допустимых в традиционной таджикской музыке, то есть в разности внутреннего единства.

Темой *первого раздела (Moderato)* избрана фанфарная, созданная по типу исторически известных среди таджиков фанфар официальных церемоний, семейных торжеств или военных походов. Тема представлена тремя фазами, что создаётся путём слегка трансформированного повторения фанфарной темы в последовательности.

Первая фаза темы типична фанфарам для военных тем традиционной таджикской музыки [7, с. 222-223], бывших чрезвычайно популярными в бытность древних и средневековых таджикских военных оркестров [7, с. 213-248]. Эта фанфара-призыв, фанфараклич. Но в современной жизни таджиков, эта фанфара используется повседневно в различных торжествах. Её мелодия построена на плагальном соотношении (нисходящее движении от IV ступени к основному устою:



Пример 1. Фанфарная тема. Первый элемент.

Во второй фразе, фактически представленной восходяще-гаммообразной мелодией, небольшим опеванием IV ступени, особыми красками фригийского оттенка, также главенствует плагальность:



Пример 2. Фанфарная тема. Второй элемент.

В ритмике фанфарной темы превалирует триольность. Мелодико-интонационно тема торжественна и светла, структурно завершена.

Первое изложение фанфарной темы правомерно поручено меди, трубам, что воспринимается как имитация древнетаджикским /древнеиранским военным ансамблям, состоящим из медных духовых инструментов. В жанровом же контексте он имитирует таджикский карнай, традиционно и сегодня начинающий официальное или семейное празднество в Таджикистане. В завершении темы Рапсодии звучание медных частично затушёвывается дублированием скрипок на фоне тремоло струнных басов, ударных и глухого соло фагота. Своим появлением, фагот предвосхищает последующее проведение темы деревянными. Постепенность во введении новых тембров – третья стилистическая особенность

почерка композитора Фозила Солиева в ракурсе вовлечения элементов народной музыки в свои произведения.

Фанфарная тема, являющаяся базовой для первого раздела, из яркой фанфарности с присущей ей торжественностью в начале, превращается в одинокое уходяшее, иссякающее эхо, создавая визуальное ошущение уходящего войска.

Второй раздел (Andante molto) основан на песенной лирической теме, сразу вводящей в другой мир красок, в иное содержание. Тема также включает в себе две мелодические фразы. Необходимость членения темы на две фразы обусловлена их относительной автономностью. Это свойство второй темы произведения осознанно подчёркивается композитором. Сначала проведением у английского рожка на фоне аккомпанирующих струнных, она экспонирована:



Во второй раз, на фоне струнных её ведут флейты и кларнеты. Начальный квартовый скачок темы, поступенно восходящим направлением охватывая следующую квартовую зону, заполняется нисходящими мелодическими оборотами секвенционного характера.

В своём развитии эта тема не претерпевает больших изменений. Она, в большей мере получает тембровую разработку, с каждым разом обогащаясь новыми цветовыми прочтениями. Этому подчинён и активизирующийся аккомпанемент струнных (партитура: 5, 6, 7). Фактически, аккомпанемент и реализует её динамическое развитие. В проведении же мелодии темы превалируют деревянные. Начальное соло (английский рожок) через дуэт (гобой и кларнет) переходит к концу раздела к tutti оркестра. Мощное звучание медных усиливает тембровую динамичность этого раздела к концу.

В *темьем разделе* представляется абсолютно новая тема, основанная на задорном танцевальном ритме — уфар (*Allegro*). Созданию контраста подчинён и тембр. С началом уфара вступает народный инструмент нагора. Имитируя усуль уфара, нагора выполняет одну из характерных черт традиционного музицирования. Композитор имитирует традиционному музицированию и в том, что в начале нагора соло отстукивает усуль, и лишь затем у струнных появляется сама мелодия.

Дальнейшее тембровое развитие темы представляет собой её варьирование у различных соло инструментов, затем – оркестровых групп, а в итоге tutti оркестра. В этом процессе тема не всегда проводится целиком. Подхватываемая поочерёдно соло инструментами, зачастую лишь её элементы обеспечивают её постоянное присутствие. Вкупе это создаёт картину широкого народного празднества.

Отметим еще одну особенность данного раздела. Здесь соблюдается последовательность народного празднества. Как правило, празднество начинается карнаем и ударными (это достигнуто совмещением меди и нагоры), последующее же развитие отражает базм. Он представлен здесь различными танцами. Они могут быть сольными или групповыми. Поэтому композитор поручает их солирующему инструменту или группе инструментов. На протяжении всего раздела композитор выдерживает монодический стиль изложения. Это выражается в сохранении монодической фактуры при отсутствии гармонических функциональных аккордовых соотношений, унисонное утолщенное (октавное, квинтдецима) проведение темы деревянными духовыми сопровождается конкретной ритмоформулой (усулем нагоры) при акцентировании струнной группы.

Первая тема третьего раздела выдержана в духе народных танцевальных мелодий. В качестве основного им избран шестидольный уфар. Но композитор меняет внутреннюю акцентность данного метра в мелодической линии, оставляя характерность уфара нагоре. В результате образуется ритмика, иногда напоминающая вальс. Таким способом, композитору удаётся внутренне трансформировать жанр уфара в вальс. И этот момент обусловливает появление относительно автономной вальсовой темы:



Пример 5. Вальсовая тема в третьем разделе.

В дальнейшем тема получает широкое дыхание в своём развитии при главенстве плагальности.

Следующий *четвёртый раздел* — медленное *Andante*. Он основан на теме памирской народной песни «Гар намедонй, бидон». Композитор Фозил Солиев данной темой демонстрирует ещё один регион Таджикистана, Горный Памир. Композитор выбирает лишь первую фразу этой печально-красивой мелодии. Несмотря на свой небольшой объём, избранная фраза, самодостаточна и ярка, чтобы олицетворять самостоятельную тему:



Пример 7. Тема «Гар намедонй, бидон».

Эту лирическую грустную таджикскую мелодию композитор старается оставлять всегда цельной, подражая народным лирическим песням и наигрышам, ярким образцам монодической музыки. В её развитии отдаёт предпочтение тембровой драматургии, последовательно проводя тему у кларнета и фагота (1), деревянно-духовой (кроме пиккало) группы (2), флейты и струнных (3), в кульминационной зоне у громкого заявления трубы (4), а в завершении – у струнных (5). В процессе тембрового развития темы композитор больше работает с солирующих инструментов обуславливает аккомпанементом: смена смену группы аккомпанирующих групп. Подобное тембровое варьирование удивительным образом приводит к определенному динамическому развитию. В самой теме заложена печаль, даже некий драматизм. Главенство печальной мелодии с оттенками драматизма превращает данный раздел в своеобразный душевный романс. В таджикской композиторской музыке, известно, что самым ярким достижением композиторов первого поколения явилось создание таджикского романса к концу первой половине XX века. Сам Фозил Солиев является признанным создателем прекрасных образцов песенной и романсной лирики. В этом разделе своей симфонической рапсодии по-особенному проявилось его дарование, если не создателя печальной красоты мелодии (поскольку мелодия народная), то прекрасного ценителя красоты музыки. Он очень тонко развил её и точно определил её функцию в симфоническом полотне своего произведения.

В основе *пятого раздела* лежит тема памирского наигрыша «Ракси помирй». Народная тема вовлечена в произведение путём прямого цитирования. Композитор, не меняя семидольный метр первоисточника, останавливается на её двух первых строфах. Народный первоисточник написан в форме *аа'ba*. В произведении композитор, сохраняя эту форму, проведение каждой строфы поручает разным группам инструментов. Так, первые две строфы (аа) проводятся струнными, третья (b) – деревянными духовыми на фоне басовых струнных и пиццикато скрипок и альтов, последняя (а) – у деревянно-духовых, а затем и у струнных. Тема проходит на фоне усуля нагоры, имитирующий народный даф. Нагоре вторят басовые струнные, подчёркивая акцентные доли усуля-первоисточника. Медь участвует лишь в подголосочно-дополняющих мелодических фразах, построенных преимущественно на квартоквинтовых созвучиях.

Второй половине раздела свойственно симфоническое развитие темы, основанное на восходящих секвенцеобразных построениях. Это развитие достигает своей кульминации в tutti оркестра.

Произведение завершается фанфарной темой первого раздела. «Таджикская рапсодия» считается первым опытом композитора Фозила Солиева в симфоническом жанре. Оно относится к разновидности жанра симфонической поэмы. Однако, композитор, подчёркивая жанровое название «рапсодия» направляет слушателя к конкретной композиционной структуре. Скорее всего, это обусловлено тем, что, в сущности, данное произведение ближе к сюите нежели к симфонической поэме. Симфонизм как принцип развития в узком значении, не избран композитором как главный. Основываясь на таджикском фольклорном материале, композитор преднамеренно выбирает жанр рапсодии. Он убирает конфликтность. Каждая составная часть, базируясь на конкретной мелодии народного происхождения, представляет цепочку яркой картины быта из жизни таджиков. Контраст присутствует лишь на уровне жанровых основ составных разделов произведения:

- торжественные праздничные фанфары (первый раздел);
- песенный лирический раздел (второй);
- танцевальный уфар (третий);
- печально-лирический романс (четвёртый);
- народный танец (пятый).

Симфоничность жанра, скорее всего проявляется в его искусном охвате оркестровой палитры, его звуковой гаммы, тембрового потенциала, очень тонкого ощущения оркестра, в его «монодичном» использовании оркестра.

Рассматривая «Таджикскую рапсодию» Фозила Солиева, как произведение первого этапа совмещения двух типов музыкального мышления в таджикской композиторской музыке, отметим, что композитор в нём достигает следующих композиционно-драматургических целей:

- вводит жанр симфонической рапсодии;
- соблюдает внутреннюю жанровую характеристику разделов;
- эффектно показывает принцип прямого цитирования и переосмысления народной мелодии;
  - тембровым развитием достигает развитие драматургических линий.

Произведение Фозила Солиева имеет огромное значение в зарождении симфонического жанра в композиторской музыке Таджикистана. И поныне она остаётся одним из красочных популярных и любимых полотен таджикской композиторской музыки.

## Литература

- 1. Гейзер Э. Р. Очерки о таджикской музыке. Монография. Душанбе: «Истеъдод», 2017. 136 с.
- 2. Гейзер Э. Р. Инструментальная музыка композиторов Таджикистана. Монография. Душанбе: «Дониш», 1987. 166 с.
- 3. Композиторы и музыковеды Таджикистана. Справочник. Составители: Азизи Ф.А., Хикматов К.С., Хакимов Н.Г. Душанбе. 2011 308 с.
- 4. Назарова Л.А. Таджикская рапсодия Фозила Солиева: истоки симфонизма. // Её же. Музыкальная культура Таджикистана XX начала XXI столетий (тенденции, проблемы). Статьи разных времён. Душанбе, 2009. С. 217 219.
  - 5. Назарова Л.А. Таджикская симфоническая музыка Душанбе: «Дониш», 1986. 160 с.
- 6. Назарова Л.А. Основные тенденции развития современной таджикской музыки (на примере симфонического жанра) // Она же. Музыкальная культура Таджикистана XX начала XXI столетий (тенденции, проблемы). Монография. Душанбе, 2009. С. 199 210.
- 7. Хакимов Н.Г. Музыкальная культура таджиков: древнейшая, древняя, раннесредневековая история. Книга І. Социофункциональные аспекты эволюции музыкальной культуры таджиков. Худжанд, 2001. С. 213-248
- 8. Солиев Фозил // Композиторы и музыковеды Таджикистана. Справочник. Составители: Азизи Ф.А., Хикматов К.С., Хакимов Н.Г. Душанбе, 2011 С. 190-194.
  - 9. Солиев Фозил. Таджикская рапсодия. Партитура. Рукопись. Душанбе, 1966. 82 с.
  - 10. Таджикская музыка. Сборник статей. Душанбе, 2003. 162 с.

### Аннотатсия.

Асари «Рапсодияи точик»-и Фозил Солиев яке аз аввалин тачрибахои композиторони точик дар жанри симфонй ба шумор меравад. Таваччух ба он равон карда мешавад, ки интихоби жанри асар бештар ба фаъолияти чамъоварй намудани мусикии халкй дар он солхои фаъолияти композитор вобастагй дорад. Дар забони мусикии асар — оханг, вазну зарб ва хатто сохтории асар алокамандй бо мусикии халкии точик мушохида мешавад. Дар охангхои асар — ду иктибос аз мусикии халкй ва се тафсири унсурхои мусикии халкй ва дар хайат — ба оркестри симфонй илова кардани асбоби халкии нағора чой дорад. Халли драматургй-композитсионй бо интихоби жанрии асар — рапсодия тобеъ карда шудааст. Хусусиятхои диди композитор дар ин асар аз он иборат аст, ки дар унсурхои охангй, зарбй ва шаклбандй ба мусикии халкии точикй такя мекунад. Муносибати композитор аз максади шинос кардан бо жанри симфонй бармеояд. Дар мусикии композитории Точикистон он тавассути унсурхои мусикии халкй амалй мегардад. Замон дуруст будани диди муаллифи асари «Рапсодияи точик»-ро дар муаррифии жанри симфонй дар Точикистон нишон медихад. Ин асар имруз яке аз асархои дустдоштаи шунавандагони точик бокй мемонад.

## Аннотация

Произведение «Таджикская рапсодия» Фозила Солиева рассматривается как один из первых опытов таджикских композиторов в симфоническом жанре. Внимание уделяется выбору симфонического жанра, что обусловлено его собирательской деятельностью композитора в те годы. Выявляется особая связь мелодического языка, метроритма, даже формоструктуры произведения с таджикской народной музыкой. В тематизме прослеживаются народные первоисточники — две цитаты, три композиторских переосмыслений элементов народной музыки, добавление в симфонический оркестр народного инструмента — нагора. Драматургически-композиционное решение подчинено избранному жанру рапсодии. Особенности композиторского видения в данном произведении — симфонически передать элементы таджикского мелоса, ритма, формообразования. Композиторский подход, исходящий из таджикской народной музыки, обусловлен целью композитора — ознакомить таджикского слушателя с симфоническим жанром. Время показывает правомерность автора произведения «Таджикская рапсодия» в инициировании симфонического жанра в Таджикистане. Это произведение и сегодня остаётся одним из любимых у таджикского слушателя.

#### Abstract.

The work «Tajik Rhapsody» by Fozil Soliev is considered as one of the first experiments of Tajik composers in the symphonic genre. Attention is paid to the choice of the symphonic genre, which is due to the composer's collecting activities in those years. A special connection of the melodic language, metrorhythm, even the form structure of the work with Tajik folk music is revealed. Folk primary sources are traced in the thematics - two quotations, three composer's rethinking of elements of folk music, the addition of a folk instrument (naghora) to the symphony orchestra. The dramaturgic-compositional solution is subordinated to the chosen genre of rhapsody. Features of the composer's vision in this work are to symphonically convey the elements of Tajik melos, rhythm, form-structuring. The composer's approach, based on Tajik folk music, is determined by the composer's goal – to introduce the Tajik listener to the symphonic genre. Time shows the legitimacy of the author of the work «Tajik Rhapsody» in initiating the symphonic genre in Tajikistan. This work remains one of the favorites of the Tajik listener today.

*Калидвожахо:* рапсодияи точикй, усул, уфар, достон-рапсодия, нағора, шаклсозй, навха, коркарди мусиқии мардумй, шархи яккахаттй, даф, рақси помирй.

*Ключевые слова:* таджикская рапсодия, усуль, уфар, поэма-рапсодия, нагора, формообразование, фанфара-клич, обработка народных мелодий, монодическая трактовка, даф, памирский танец.

*Keywords:* Tajik rhapsody, usul, ufar, poem-rhapsody, naghora, shaping, fanfare-cry, processing of folk melodies, monodic interpretation, daf, pamir dance.

## САБАКЕ АЗ ТАЧРИБАИ ХУБИ ТЕАТР

Тобистони соли 1979 дар шахри Киев буданам, дар яке аз роххои зеризаминии маркази шахр гузаштанам, нохост чашмам ба барномаи Театри академии давлатии опера ва балети ба номи С. Айнй афтод, ки ба ин шахри фархангй сафари хунарй дошт. Вакте, ки ман наздиктар шудам, шохиди гуфтахои ду нафаре, ки барномахои театри моро аз назар мегузарониданд, гардида гуфтахои онхоро: «бинед, ки кадом як театри музофотй бо чунин барномахои шухратёр омадааст. На хар театр чунин кудрати бозмонй дорад». Дар он афиша дар катори балету операхои чахонй, чун «Корсар» А.Адан, «Дон Кихот» Л.Минкус, «Риголетто» Ч.Верди, «Аида» Ч.Верди, балети С. Баласанян «Лайлй ва Мачнун» ва операи Ё. Сабзанов «Бозгашт» навишта шуда буд.

Нависанда ва донишманди асри XIX Ахмади Дониш се маротиба сафари шахри Петербург дошт ва дар театри Мариинский яке аз намоишномахои театрро тамошо карда, мафтуни накшофарии хунармандони санъати овозхонии рус гардида буд. Мутаффакир Ахмади Дониш орзуи дар ватанаш ташкили чунин театрро мекард. Орзуи ў ба солхои 30-40-уми асри XX рост омад ва ин даврае ба хисоб меравад, ки санъати овозхонии точик охиста-охиста азхудкунии услуби нави вокалиро ноил гардида, натичахои қадамҳои нахустинро дар рўзхои Даҳаи аввалини фарҳанги точик дар шаҳри Москва (17-24 апрели соли 1941) нишон дод. Рўзномаҳову мачаллаҳои марказй доир ба театри навтаъсиси Сталинобод фикру акидаҳои мунаққидонро дарч мекарданд, хусусан, оид ба операи С. Баласанян «Шуриши Восеъ» ва балети А. Ленский «Ду гул» рўзномаи «Правда» баъди ба анчом расидани рўзҳои фарҳангй навишта буд: « .. бояд гуфт, ки Даҳаи адабиёт ва санъати точик эҳтимол бомуваффакиятарин дар солҳои охир ба шумор меравад, ки чумҳуриҳои иттиҳоди шуравй дар Москва гузаронида буданд» [7].

Хукумати марказии онвакта муваффакияти хунармандони точикро ба назар гирифта, театри чавони опера ва балети Точикистонро муносиби ордени Ленин сазовор донист. Театри мусикии точик дар микёси Осиёи Марказй аз аввалин театрхое буд, ки дар муддати нихоят кўтох аз макоми «театри мусикй-драмавй» ба «театри опера» гузашт. Санъати нихоят мураккаби операро зуд аз худ мекард. Ин яке аз сахифахои дурахшон ва кадами устувори санъати овозхонии академии точик ба шумор меравад.

Холо Театри давлатии академии опера ва балети точик ба номи С. Айнй яке аз муассисахои эчодии касбй ба шумор рафта, яке аз калонтарин театри мусикии Точикистон мебошад. Солхои 70-80-уми асри XX на танхо санъати балети точик бо номи Малика Собирова чахонро ба чунбиш оварда буд. Санъати овозхонии академй низ дар симои хунармандони театр дар саросари мамлакати гуногунмиллати шуравй шухрати калон пайдо кард. Даъвати хунармандони театр ба шахрхои дигари аз чихати санъати овозхонии академй тараккй карда, ба монанди Москва, Ленинград, Киев, Рига, Таллин худ аз ин далолат медихад. Таърихи санъати овозхонии театр бо номхои хунармандони шинохта Х. Мавлонова, А. Бобокулов, Л. Кабирова хамеша дар хотирхост, ки солхои 1970-80-ум ба куллахои баланди овозхонии академй расида тавонистанд. Ва хизматхои сарояндагони операвй бо унвонхои баланди давлатй то «Хунарпешаи халкии СССР» кадрдонй карда шуданд.

Ин солҳо ҳайати эчодии театрро баъди хатми консерваторияҳои Москва, Ленинград, Киев, Тошканд аввал кадрҳои чавон Б.Маҳмадқулов, Р.Муллочонова, З.Аминова, О.Сабзалиева, сониян, Н.Ҳамробоев, В.Каримов, Г.Зорина, А.Холиков, А.Денисов, Р.Дулоев пурра намуданд. Минбаъд театр ба қувваҳои нави эчодӣ пайваста такя намуда, вазифаҳои нав ба нави эчодиро пеши худ гузошта, аз он сарбаландона мегузарад. Акнун театр қудрати операҳои машҳури чаҳонӣ ва миллиро дар репертуари худ устувор нигоҳ доштанро пайдо карда буд.

Давраи интихоби намоишхои шухрати чахонй доштаи театр яке аз даврахои пешрафтае ба шумор меравад, ки чун давраи тиллой дар таърихи театр абадй бокй мемонад. Махз дар хамин чараёни пешравии эчодй ба ин театр унвони «академй» (1970) сазовор дониста шуд.

Солҳои 70-80-уми асри XX як анъанаи хубе чорӣ шуда буд. Хунармандони номии театрҳо барои ичрои нақшҳои асосӣ ба театрҳои дигар даъват шуда, бо ҳайати эчодии ин театрҳо нақшҳои беҳтаринро ичро мекарданд. Табодули маҳорат, шиносоӣ бо вазъи театр ё сатҳи касбии ҳунарманд, албатта, барои эчодкорон натичаи пурсамар медод. Ин тачрибаи ҳуби эчодӣ маҳсуб меёфт, зеро ки барои ҳарду тараф судманд буд. Албатта, чунин тачриба дар театрҳо ҳама вақт чо дорад. Лекин он солҳо ин амал мунтазам руҳ медод.

Ин солхо ба Душанбе барои ичрои накшхои асосй сарояндагон Лючия Станеску, Зинаида Палли аз Бухарест (Руминия), Пит Кудзик, Хендриком Крум аз Таллин (Эстония), Людмила Филатова, Владимир Понкратов, Борис Штоколов аз Ленинград (имрўз — Санкт-Петербург), Андрей Дубинин аз шахри Харков (Украина), Роман Майборода аз Киев (Украина), Я.Тетров аз шахри Минск (Белорусия), Нелли Довгавлева аз шахри Саратов (Россия), Николай Василев аз шахри Москва (Россия), Надежда Ширишевич аз шахри Белград (Югославия) ва дигарон даъват шуда буданд. Онхо на танхо дар намоишномахо иштирок мекарданд, балки баъзан барномаи консертиро низ бо хору оркестри театр барпо менамуданд.

Соли 1972 (январ) Галия Рашид ва Хасан Қиёмй барои ичрои нақшхои марказй дар операхои Пуччини «Чио-Чио-Сан» («Мадам Баттерфляй») ва «Богема» аз шахри Кохира ба Душанбе бо сафари хунарй омаданд. Мохи апрели соли 1973 хунармандони шинохта аз Театри Калон (шахри Москва) барои ичрои накши Мефистофел дар операи «Фауст» Ш.Гуно, аз Театри Мариинский (шахри Ленинград) барои ичрои накшхои Виолетта (операи «Травиата» Ч.Верди) ва Цилда (операи «Риголетто» Ч. Верди), аз Театри опера ва балети шахри Киев Василий Третйяк ва Изелла Тсипола барои иштирок намудан дар чор намоишнома (операи «Чио-Чио-Сан» Ч.Пуччини, «Отелло» Ч.Верди, «Трубадур» Ч.Верди, «Паятси» Р.Леонковалло) даъват шудаанд. Дар хамин равол театр сарояндагони операро аз Хорватия (Нада Ширишевич), Булғория (Евгений Бачаев), Фаронса (Жирайра Сергоян) бо сафари хунарй қабул кардааст. Ичрои накши Герман (операи «Бону Пик» П.Чайковский) аз тарафи сароянда аз шахри Тбилиси (Гурчистон) Зураб Анджапаридзе (1975), накшхои Баттерфляй (операи «Чио-Чио-Сан» Ч.Пуччини<sup>17</sup>) ва Татяна (операи «Евгений Онегин» П.Чайковский) дар ичрои сарояндаи машхури Театри операи шахри Кишинёв, Артисткаи Халкии СССР Мария Биешу театрро ба базмгохи бошукухи фархангй табдил мегардониданд.

Барои иштирок дар намоишномахои театри опера ва балети ба номи С. Айнй хунармандони театрхои зиёди шуравй ва кишвархои сотсиалистй, аз зумраи онхо Эрмек Серкебаев (шахри Алма-Ато, Қазокистон), Людмила Полянекий (шахри Ашқобод, Турманистон), Кайргул Сартбаева (Шахри Фрунзе (холо — Бишкек), Қирғизистон), Виктория Бозеттй (аз шахри Бухарест, Руминия) ва дигарон дар намоишномахо фаъолона иштирок менамуданд. Мохи феврали соли 1988 Хунармандони шоистаи Точикистон Владимир Каримов ва Фаррух Рузиматов, ки яке дар Москва ва дигаре дар Ленинград фаъолият менамуданд, ба Душанбе сафари хунарй доштанд. Шомхои намоишномахои онхо ба чашни мусикй ва ичрои волои мусикй ва рақси классикй табдил ёфта буд.

Солхои 80-уми асри XX чун солхои 70-ум барномахои театрро намоишномахои классикаи чахонй «Княз Игор» А.Бородин, «Демон» А.Рубинштейн, «Отелло» Верди, «Иван Сусанин» М.Глинка, «Трубадур» Ч.Верди, «Бал-Маскарад» Ч.Верди, «Риголетто» Ч.Верди, «Сартароши севилй» Ч.Россини, «Зангирии Фигаро» В.Мотсарт, «Таня» А.Арбузов, «Порги ва Бесс» Ч.Гершвин, «Дон Паскуале» Г. Донисетти, «Ба туфон» Т. Хренников, «Богема» ва«Чио-Чио-Сан» Ч.Пуччини шухрати театри операи Точикистонро байни театрхои Иттиход шинохта

-

 $<sup>^{17}</sup>$  Мария Биешу дар Озмуми байнамилалии вокал $\bar{u}$  дар Япония (1967) ба унвони баландтарини «Бехтарин Чио-Чио-Сан дар чахон» сазовор мегардад. Соли 1970 ба  $\bar{y}$  унвони баландтарини давраи шурав $\bar{u}$  — Артисткаи Халқии СССР дода мешавад.

гардонида буд. Дар тахияи ин намоишномахо сахми дирижёрон Ибодулло Абдуллоев 18 ва Азиз Ниёзмамадов<sup>19</sup> хеле бузург аст. Тахти рохбарии онхо дар театр операхои классикони рус ва чахон А.Даргомижский («Русалка»), Ч.Верди («Травиата», «Аида», «Отелло»), Ш.Гуно («Фауст»), А.Бородин («Княз Игор»), С. Рахманинов («Алеко») ва балетхои «Кули кувон», «Франческа ва Рамини», «Шелкунчик», «Нозанини хуфта» П.И.Чайковский, «Жизел» А.Адан, «Дон Кихот» А.Минкус, «Эсмиралда» Тс.Пуни, «Золушка» С.Прокофев, «Офариниши олам» А.Петров, «Шопениана» ва дигарон ба руи сахна оварда шуданд. Дирижёр И.Абдуллоев нахустин тахиягари операи ва балетхои точикист. Тахияи мусикии операхои «Пулод ва Гулру»и Ш.Сайфиддинов (1956), «Армуғони пурарзиш»-и А.Ленский (1957), «Шуриши Восеъ»-и С.А.Баласанян (тахрири дуввум, 1958), «Комде ва Мадан»-и З.Шахидй (1959), «Шерак»-и С. Хамроев (1970), балетхои «Дилбар»-и А.Ленский (1954), «Лола»-и С. Урбах ва С. Баласанян (1957), «Писари Ватан»-и Ю.Тер-Осипов (1967), «Темурмалик»-и М.Ашрафй (1970), «Лайлй ва Мачнун»-и С.Баласанян (1974), «Марги судхур»-и Т.Шахидй (1978) ва ғайра буд [2]. Ва Азиз Ниёзмамадов дар тахияи асархои бузургхачми мусикй-сахнавии композиторони точик услуби тахиягарии худро дошт. Дар тахияи Азиз Ниёзмамадов опера ва балети точик бо тобишхои садоии нав пешниход мешуд. Махорати баланди ин дирижёр аз аввалин садои оркестр маълум мегардид. Дирижёрон дар хамкорй бо коргардон Ш.Низомов, рассом В.Серебровский сахнахои зеборо меофариданд. Дертар ба ин хамкорй хормейстери бомахорат Х.Мачидов хамрох шуд.

Репертуари театр ба ин намоишномахои сатхи чахонй хунарпешагони операвии хоричиро тез-тез чалб мекард, ба хамкорй даъват менамуд. Онхо низ бо майли том ба Душанбе меомаданд. Артистони театр аз чунин сафархои хоричй суди калонро ба даст меоварданд, зеро ки бо услубхои нави сарояндагй ва раксй (дар балет) шинос мешуданд. Хар як таклифи маъмурияти театри опера ва балети Точикистон барои шунавандагон низ як хурсандие буд. Бо хамин васила театр доираи шунавандагонашро васеътару серталабтар мегардонд.

Чунин ҳамкориҳо бо Театри давлатӣ академии опера ва балети ба номи С.Айнӣ ҳамеша баҳри баланд нигоҳ доштани сатҳи касбии театр ба амал оварда мешуд. Имрӯҙ, ки ин театри ягонаи театри операвии давлати соҳибистиҳлоли Тоҷикистон аст, чунин ҳамкориҳоро мебояд ҳеле судманд ҳисобад. Зеро ки фаъолияти театри опера ва балет дар солҳои 70-80-уми асри гузашта намунаи кории ҳамин театр аст. Бидуни шак таҷрибаи ҳуби ҳудро театр дар шароити имрӯҙа беҳтар истифода бурда метавонад.

## Адабиёт

- 1. Азизова Ф. «Ишки иблис». // Маданияти Точикистон, 1982. 16 июл.
- 2. Афсахзод А. Зиндагй дар сахна. Мачм. мак. Душанбе, 1984. 288 с.
- 3. Богомолов М. «Секрет праздника». // Коммунист Таджикистана, 1998. 1 мая.
- 4. Липанс Н. «Браво!» // Вечерний Душанбе, 1988. 2 мая.
- 5. Мительман Е. «Аида». // Коммунист Таджикистана, 1977. 24 января.
- 6. Новашевский М. «Герой оперы». // Коммунист Таджикистана, 1985. 1 марта.
- 7. Нурджонов Н.Х. Опера и балет Таджикистана Душанбе. 2010. 424 с.
- 8. Орлова Е. З. Шахиди. Москва: Советский композитор, 1986. 156 с.
- 9. Садыкова В. «Демон». // Коммунист Таджикистана, 1982. 9 июня.
- 10. Хачатурова Н. Ожидание // Коммунист Таджикистана. 1988. 24 август.
- 11. Шимонов А. «Закончился сезон». // Коммунист Таджикстана, 1970. 8 июля.
- 12. https://kitobam.com/cr/abdulloev-ibodullo

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ибодулло Абдуллоев (1918-2007) — дирижёр, Ходими хизматнишондодаи санъати РСС Точикистон (1968). Дар театри давлатй академии опера ва балети бо номи С.Айнй аз соли 1950 то охири умр кор кардааст [2: 12].

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Дирижёр Азиз Ниёзмамадов (1941-1995) аз руп ихтисоси якум рубобчй (Консерваторияи давлатии Тошканд) ва аз руп ихтисоси дуюм (Консерваторияи давлатии Киев) аз охири солхои 1970-ум дар театр ба хайси дирижёр кор мекард. У бо табиати мусикавии бенихоят баланд (дороии шунавоиши мутлаки мусикавй), дониши мушаххаси операвй ва махорати баланди дирижёрй фарккунанда буд (*Мухаррир*.)

#### Аннотатсия

Дахсолахои миёнаи асри гузашта барои театри опера ва балети точик солхои хеле пурсамар ба шумор мераванд. Муаллиф табодули тачрибахои эчодиро гарави рушду нумуъи эчоду махорат мехисобад. Аз ин ру, муаллиф ин хамкорихои эчодии театрро бо мушахассиёти муайян, ному насаб, дарачаи хунармандон, кишвар ва репертуари онвактаи театр тахлил руи хотир оварда, сахифахои дурахшони театрро хамчун намунаи ибрати корбарй пешниход кардааст. Фаъолияти дирижёрон И.Абдуллоев ва А.Ниёзмамадов, харчанде танхо хотиррасон карда шудааст, аммо хамзамон таваччухи хонандаро ба фаъолияти ин дирижёрон чалб менамояд. Муаллиф театри имрузаро ба истифодаи чунин тачрибаи хуб аз таърихи худ даъват мекунад.

### Аннотация

Десятилетия середины прошлого века для таджикского театра оперы и балета явились особенно очень плодотворными. Обмен творческим опытом автор рассматривает как залог развития творческих способностей и мастерства всей труппы. Поэтому автор анализирует это творческое сотрудничество театра, приводя некоторые данные, касающихся имён и фамилий, уровня актерского мастерства, стран и репертуара театра того времени, Он представляет эти яркие страницы в истории театра как пример, достойный подражания и использования. Несмотря на то, что автор лишь упоминает о деятельности дирижеров И.Абдуллоева и А.Ниёзмамадова, в то же время привлекает внимание читателя к их подходу в трактовке оперных и балетных спектаклей. Автор призывает театр к творческому сотрудничеству с зарубежными артистами сегодня и оценивает этот исторический опыт работы театра как необходимый шаг для продвижения театра сегодня.

### **Abstract**

The decades of the middle of the last century were especially fruitful for the Tajik Opera and Ballet Theatre. The author considers the exchange of creative experience as a guarantee of the development of creative abilities and skills of the entire troupe. Therefore, the author analyzes this creative cooperation of the theater, citing some data regarding names and surnames, the level of acting skills, countries and the repertoire of the theater of that time. He presents these bright pages in the history of the theater as an example worthy of imitation and use. Despite the fact that the author only mentions the activities of conductors I. Abdulloev and A. Niyozmamadov, at the same time draws the reader's attention to their approach to the interpretation of opera and ballet performances. The author calls on the theater to creatively cooperate with foreign artists today and evaluates this historical experience of the theater as a necessary step for the advancement of the theater today.

 $\it Kanudвожаҳо$ : опера, балет, театр, дирижёр, сафари хунар $\bar{\rm u}$ , оркестр, солист, таджикская опера, таджикский балет, таджикский композитор.

*Ключевые слова*: опера, балет, театр, дирижер, гастроли, оркестр, солист, таджикская опера, таджикский балет, таджикский композитор.

Key words: opera, ballet, theatre, conductor, tour, orchestra, soloist, Tajik opera, Tajik ballet, Tajik composer.

Лутфулло Шарифзода, номзади илмхои филолог<del>и</del>

# ТАВСИФИ ИСТИЛОХОТИ МУСИКЙ ДАР «ШОХНОМА»-И АБУЛКОСИМ ФИРДАВСЙ

Хаким Абулқосим Фирдавсй чун шоири тавоно дар ҳамосаи худ ба истилоҳоти илми мусикй, созҳои мусикй, тарзи навохтани онҳо, лаҳну оҳангҳо зиёд ишора кардааст. Дар «Шоҳнома»-и Фирдавсии Тӯсй олоти мусикии замонаш баъзан дар шакли таркибй ва баъзан комил тасвир мешавад. Маълумоте, ки шоир дар бораи олоти мусикй, навоҳо ва пардаҳои он додааст, гувоҳи огоҳии комили ӯ дар ин чода аст. Аз рӯйи ишораҳои ӯ дар ин боб хонанда метавонад дар бораи мусикй ва суруд на танҳо дар муҳити фарҳангии гузаштаи миллати точик маълумот ҳосил намояд, балки дар бораи онҳо бо муътамадтарин иттилоъ даст ёбад. Яъне, барои мутаҳассисони соҳа тасаввуроти комиле метавонад дар бораи таҳаввули шакли олоти мусикй ҳосил шавад. Зеро, тавре зикр намудем, шоир дар бораи шакли бисёре аз асобобҳои мусикй маълумоти комил додааст. Ба қавли донишманди ҳамзамони мо Рустами Ваҳҳоб, «Шоҳкори беназири ҳаким Абулқосим Фирдавсй «Шоҳнома»-и човидонии ӯ муҳимтарин манбаъ барои пажуҳиш ва шиноҳти фарҳанги бостонии мо мебошад. Аз чумла, иттилооте, ки дар он дар бораи ойинҳо ва чашнҳои миллии мо (дар бораи истилоҳоти мусикй низ –таъкид аз мо Л.Ш.) оварда шудааст, дорои аҳаммияти вижа аст...» [11].

Тасвир ва шархи созхои мусикй дар «Шохнома» комилан ба маълумоти осори илми мусикишиносии замони Фирдавсй ва асрхои минбаъда мувофикат менамояд, яъне аён аст, ки шоири бузург дар шархи истилохоти мусикй аз сарчашмахои муътамад истифода намудааст. Аз ин чост, ки мо хар як иттилооти ба хунари мусикй алокаманди «Шохнома»-ро метавонем ба сифати сарчашмаи таърихй барои тахкики саргузашти мусикии бостонии хед кабул намоем. Дар тавсифи истилохоти мусикй дар «Шохнома» ифрот дар хаёлпардозй, овардани нукоти мубхаму мавхум ва аз мизони аклу фахми солим дур, ё унсуре, ки комилан рамзй ва бидуни шарху басти маъкул бошад, мушохида намешавад, он гуна ки дар дигар мавридхо хам ин хусусияти «Шохнома» равшан мушохида мегардад.

Фирдавсй дар аксари холат созхои барбат, танбур, бук, чарас, карной (карнай), говдум, ной, табл, кус, конун, нафир, чанг, санч, рубоб, рудро бо хамин номхои точикй васф намудааст, хол он, ки масалан дар он замон номи барбатро дар саросари хилофат ба муродифи арабии уд баргардонида буданд. Созхои дигари машхур — чанг, най, рубоб (бештар тасвири Турон), хамчунин, истилохоти маъмули хамон давра — ромишгар, рудзан, дастон, захма, бонг, сабздарсабз (номи оханги кадимй), рудсоз (ба маънои руднавоз) низ комилан ба забони точикй зикр карда шудаанд. Шоир мафхумхо ва созхои мусикиро барои ифодаи матлабхои гуногун истифода кардааст. Яке аз истилохи хеле маъруф, ки дар сахифахои «Шохнома» дучор мегардад, ин «созанда» мебошад, ки дар аксари кулли сарчашмахои мусикй ба маънои «навозандаи олоти мусикй» (яъне навозанда) ба кор бурда шудааст. Чуноне ки маълум аст, то оғози асри XX дар Бухоро гуруххои хунармандони мусикй — созандахо фаъолият мекарданд ва дар фазои фархангии пойтахти бузурги точикон накши хеле мухим доштанд. Ачиб аст, ки Фирдавсй хануз хазор сол қабл ба созанда хамчун «сароянда» ишора кардааст:

Ки дар пардаи Зол буд бандае, Навозандаи руду созандае.

Яъне ў (ин банда) ҳам руд менавохт ва ҳам суруд мехонд ва маълум мешавад, ки дар ин маврид Фирдавсй миёни истилоҳи навозанда ва созанда (сурудгўй) фарқият гузоштааст. Созандаҳои Буҳорои Шариф низ асосан «сурудгўй» буданд.

Фирдавсй дар достони Бахроми Гўр киссаи Орзуи чангзанро овардааст ва накл мекунад, ки Орзу дар назди Бахром нахустин оханги «Хурўши муғон»-ро ичро кардааст. Шоир хатто аз абрешим будани симхои чангро махсус зикр намудааст ва мо имрўз дакикан метавонем гўем, ки дар замони Фирдавсй симхои чангро аз абрешим омода мекардаанд. Мусикишиноси маъруф, доктори илмхои санъатшиносй Аслиддин Низомй оид ба он ки то имрўз торхои чанги бузурги муосир — Арфа аз абрешим сохта мешавад, тавзех медихад: «Маълум аст, ки торхои абрешимй садои хеле мулоим ва гўшнавоз доранд. Чанги бузурги муосир — Арфа, ки дар тамоми олам маъмул аст, то имрўз торхои абрешимй дорад» [6, 135].

Доир ба мавзуи бахшида ба чойгохи мусикй дар Шохнома, як нуктаи хеле мухимро набояд сарфи назар намуд, ки он ба махорати бадеии Фирдавсй дар мавриди тасвири образхову манзарахо бо истифода аз маънихои мусикй дахл дорад. Умуман, маълум аст, ки истифодаи рамзхо дар назми классикии точику форс яке аз воситахои хеле нишонрас ва пурмаъно ба хисоб меравад. Фирдавсй дар достонхои «Шохнома», махсусан аз рамзхои вобаста ба садобарории созхои маъруф — табл, бук, нағора, кус, шайпур бо махорати бузург истифода намудааст. Масалан, шоир барои ифодаи рамзи оғози ҳарбу зарб ҳатман аз ишора ба садобарории кус — «Барбастани Кус» (нағораи хеле бузург, ки руяш пусти гов мекашанд ва бо захмаҳои махсус мезананд) истифода кардааст. Чунон ки маълум аст, қабл аз оғози чанг кусхои бузургро болои пилхои чангй бор карда мебастанд ва аввалин садои пурғулғулаи он ишора ба сар карда шудани муҳориба менамуд:

Чу бар куҳаи пил барбаст кӯс, Ҳама осмон бар замин дод бӯс.

 $\ddot{E}$  xy $\partial$ :

Чу Дастон шуд огох, барбаст кўс, Зи лашкар замин гашт чу обнўс. Дувум. рўз хангоми бонги хурўс, Бубандем бар кўхаи пил кўс...

Ва баръакс, ҳолати натичагирии муҳорибаро низ Фирдавсӣ тавассути образи «нагунсор кардани кӯс» тасвир менамояд, яъне кадом чонибе, ки мағлуб гардад, дирафшаш пора ва кӯсаш сарнагун мешавад:

Надиданд бар цой кўсу дирафш, Зи пайкор шуд дидахошон бунафш. Нагун гашт кўсу дирафшу синон, Набуд хец пайдо рикоб аз инон.

Фирдавсй дар мавриди дигар барои ифодаи рамзи мағлубият, фавти лашкар ва мотами умум, ибораи «табли раҳил задан»-ро кор мефармояд ва шояд зери таъсири ҳамин гуна маънисозиҳои шоир баъдтар, муаллифи «Зафарнома» – Шарафиддин Алй Яздй (асри XV) оид ба ҳодисаи пора кардани табли бузурги Амир Темур пас аз вафоташ нақл намудааст. Дар «Шоҳнома» «Табли раҳил задан», яъне ҳабари маргро баён намудан аст, пас бори дигар аён мегардад, ки Фирдавсй аз рамзҳои мусикй зиёд ва бо маҳорат истифода намудааст. Аз ин ҳам бигзарем, ба мавзуи аслии пешгузошта баргардем, мебинем, ки Абулқосими Фирдавсй дар «Шоҳнома» дар ҳаёти ҳалқ ва ҳар як фард маҳоми бағоят муҳим доштани мусиқиро таъкид менамояд. Аз ин сабаб дар кулли «Шоҳнома» мушоҳида менамоем, ки созандагону навозандагон дар тарбияи маънавии чомеа наҳши муҳим дошта, дар радифи дигар арзишҳои фарҳангй мусиқиро низ як рукни асосй мешиносад ва дар борваргардидани ин ҳадафи ҳуд аз истилоҳоти ин соҳа фаровон истифода менамояд.

Яке аз олотхои мусикй, ки дар «Шохнома» инъикос ёфтааст, карнай (карной) мебошад. Дар «Луғатномаи Деххуда» дар бораи карной чунин омадааст: «Нойи бузург, ки онро менавозанд ва ин мубаддал ба харной аст ва хар ба маънии бузург ва калон бисёр мустаъмал аст».

Дар муқоиса бо дигар асбобҳо, аз қабили рубоб, чанг, ной ва барбат, Фирдавсӣ аз карнай пештар ишора кардааст, сабаби ин ҳолат, пеш аз ҳама, дар ҳадафи асар инъикос меёбад, зеро ки дар майдонҳои чангу набард ин асбоб мавриди истифодаи бештар будааст. Дар ду чилди «Шоҳнома» ин истилоҳ 36 маротиба истифода шудааст. Бояд зикр намуд, ки Фирдавсӣ истилоҳи мазкурро ба ҳотири риояи талаботи вазни арӯз дар сурати каррной истифода намуда, бо калимаҳои чой, пой ва ғ. ҳамқофия намудааст:

Баромад зи дар нолаи <u>каррной,</u>
Саросар бичунбид лашкар зи чой [1, с. 220].

\* \* \*

Хамон нолаи <u>кўс</u> бо <u>каррной,</u>
Баромад хўрушидани <u>каррной</u> [1, с. 330].

\* \* \*

Баромад хурўшидани <u>каррной,</u>
Таҳамтан ба Рахш андаровард пой [1, с. 156].

\* \* \*

Бифармуд Рустам ки то <u>каррной,</u>
Зананду бичунбанд лашкар зи чой [2, с.163].

Истилоҳи дигаре, ки дар «Шоҳнома» мавриди истифодаи зиёд дорад, ин **чанг** аст. Чанг сози қадимӣ буда, айни замон дар Осиёи Марказӣ, ба вижа дар Тоҷикистон ва Ӯзбакистан яке аз созҳои маъмулӣ ба ҳисоб меравад. Сози чанг аз давраҳои қадим то имрӯз аҳаммияти худро гум накарда, бо мурури замон такмил ва ташаккул ёфта истодааст. Шоир барои суварнигориҳояш аз ин истилоҳ бештар ба кор мегирад:

Бизад <u>чанг</u> воруна деви сиёх Дуто андар овард болои шох [1, с. 47].

\* \* \* \*

Майи нобу <u>овози чангу суруд</u>.

Хаме дод мар ошиқонро дуруд [1, с. 112].

\* \* \* \*

Чи овози <u>ною</u> чи овози <u>чанг</u>.

Хурушидани <u>буқу</u> овози занг [1, с. 362].

\* \* \*

Хама <u>барбат</u> шаҳр з-овои ҳиндидорой,
Зи нолидони барбату <u>чангу ной</u> [1, с. 363].

\* \* \*

Сарояндае ин ғазал соз кард

Дафу чангу нойро ҳамовоз кард [2, с. 11].

\* \* \*

Аз абрешими <u>чангу</u> овози <u>руд</u>.

Сароянда ин байтҳо месуруд [2, с. 12].

**Най** низ дар «Шоҳнома» корбурди зиёд дорад. Маълум аст, ки ҳар як миллат ва халқият сози дустдоштаи худро дорад. Дар фарҳанги мусиқии тоҷик маъмултарин соз най аст. Шодиву сурур, ғаму андуҳро маҳз най ифода мекунад.

Най сози мусикии нафасӣ буда аз қадим дар байни мардуми ориёитабор маълуму машхур аст. Най дар давоми вучудияти худ барои равнак ёфтани мусикии анъанавӣ ва касбӣ накши мухимро бозидааст. Гузаштагони мо, олимони барчастаи мо шоирону классикии форсу точик сози найро васф кардаанд ва оид ба он маълумоти дакике овардаанд. Абунаср Мухаммади Форобӣ яке аз асосгузорони илми мусикии асримиёнагӣ, дар китоби худ «Китобул-мусикӣ-ал-кабир» (Китоби бузурги мусикӣ) садои найро ба овози одам бисёр наздик

мешуморад ва дар «Маснавии маънавй»-и муттафакири бузурги точик Мавлоно Цалолуддини Балхӣ (1207-1273) бо «Найнома» оғоз меёбад:

Бишнав аз най, чун хикоят мекунад В-аз чудоихо шикоят мекунад.

Месазад таъкид намоем, ки дар «Шоҳнома» низ ин хусусиятҳои най инъикос ёфта, ҳамчун сози дустдоштаи мардуми ориёитаборон тасвир ёфтааст:

 $\chi$ ола дошт бо бодаву <u>ной</u> буд, Ба хар кунц Мацлисорои буд [1,c. 373].

Ту ба офариниши писанда най, Машав тез чун парваранда <u>ной</u> [2, с. 392].

Бихондид Сухробу гуфт: Эй савор, Ба захми далерон <u>ной</u> пойдор! [1, с. 295].

Аз овози абрешину бонги ной, Суманчехрагон пеши Хусрав ба пой [2, с. 267].

Сароянда — чунон ки дар боло таъкид намудем, Фирдавсй ҳанӯз ҳазор сол ҳабл ба созанда ҳамчун «сароянда» ишора кардааст, ки хеле чолиб мебошад. Истилоҳи сароянда ба маънои сурудхон, овозхон ва ҳофиз низ дар «Шоҳнома» корбурд шудааст. Чунончи:

Аз абрешин <u>чангу</u> овози <u>руд</u>, Сароянда ин байтхо <u>месуруд</u> [2, с. 12].

Сухан чун барбар шавад бо хирад, Равони сароянда ромиш барад [1, с. 341].

**Ромишгар.** Ин истилох, ки мансуб ба шахси мусикидон аст, дар «Шохнома» корбурди зиёд дорад. Бояд кайд намоем, ки дар замони муосир ромишгар камистеъмол буда, калимаи арабии мутриб бештар дар истеъмол аст. Вале мо дар «Шохнома» баракси ин холатро мебинем, яъне калимаи форсии точикии **ромишгар** серистеъмол аст. Чунончи дар байтхои зер:

Бузургон бо шод $\bar{u}$  биоростонд, Мою цому <u>ромишгарон</u> хостанд [1, с. 63].

Зи хар чой <u>ромишгарон</u> хонданд, Ту гуфти хама чон барафшонанд [2, с. 357].

Нишастанд бар пил <u>ромишгарон,</u> Ниходанд ба сар хама афсарон [2, с. 359].

Май оварду <u>ромишгаронро</u> бихонд, Ба хонандагон-бар дирам барифшонд [2, с. 374].

 $\mathbf{F}\mathbf{\bar{y}}\mathbf{\kappa}$  – ҳамчун номи сози мусиқии нафасӣ, ки аз устухон ё филиз сохта мешуд, ҳангоми амалиёти ҳарбӣ истифодаи васеъ дошт. Дар «Шоҳнома», ки тасвирҳои зиёди майдони ҳарбу зарбро дорад, корбурди зиёд шудааст. Чунончи дар ин байтҳо:

Баромад хурушидони <u>каррной,</u> Ҳамон сонч бо <u>бук</u>у хиндидарой [1, с. 395]. Зи нолаи <u>бўқу</u> бонги сипох,
Ту гуфти, ки хуршед гум кард рох [2, с. 17].

\* \* \*

Шабе бонги **бўқ** омаду тохтанд,
Касеро нобуд орзу сохтанд [2, с. 148].

**Шайпур** / **Шойпур**ро низ ҳамчун номи сози нафасӣ, ки дар амалиётҳои ҳарбӣ истифода мешавад, дар «Шоҳнома» мушоҳида намудем. Чунончи дар байтҳои зер:

Яке базмгох аст гуфтū ба цой, Зи <u>шойпуру</u> нолидани каррной [2, с.199]. \* \* \*

Бигуфт ину овози <u>шойпуру ной,</u> Баромад эдук зи пардасарой [2, с. 212].

Чу бархост овози <u>шайпури ной,</u> Ба қалб-андарун шох бигузид [2, с. 212].

Нихоят, зарур аст, ки номи теъдоди зиёди жанрхои мусикиро, ки Фирдавсй аз онхо ёдовар гардидааст, зикр намоем, зеро дар риштаи минбаъдаи инкишофи хунари мусикй ин намуд жанрхо бо вариантхои гуногун аз нав дучор хоханд гардид. Қабл аз ҳама бояд гуфт, ки баъд аз Рудаки шояд аввалин шуда маҳз Фирдавси ба шархи истилохи суруд, сурудгуй, суруд сохтан таваччухи махсус зоҳир намудааст. У мушаххасан номҳои сурудхои «Мозандарони», «Разми Турон» (суруди чанговарон), «Додофарид», «Бонг», «Вайло» («Вовайло»), «Вижагон» (суруди сарбозони Шопур), «Қавволи», «Хусравони», «Паҳлавони», «Офарини Бузург» (баъдан номи яке аз мақомҳои силсилаи Дувоздаҳмақом), «Нимруз», силсилаи «Ганч»-ҳо ва даҳҳо номҳои дигарро хеле бамаврид истифда намудааст.

Аз ишорахои Фирдавсй метавон маълумоти нисбатан дакикро оид ба маъмул будани ин ё он намуди суруду тарона, ё дигар жанрхои мусикй пайдо намуд. Масалан, Фирдавсй оид ба оташкадаи кадимии вокеъ дар шахри Балх бо номи «Навбахор» чунин тасвир меорад:

Ба Балхӣ гузин шуд бар он Навбаҳор, Ки оташпарастон бад-он рӯзгор. Мар он хонаро доштандӣ чунон, Ки мар Маккаро тозиён он замон.

Ин қадар азиз доштани оташкада дар замони Фирдавсй, албатта, далолат ба он низ мекунад, ки дар ин оташкадахо шояд ҳамон замзамаву ниёишҳои маъруфи қадимй ичро карда мешуданд, яъне ин намуди оҳангҳо маъмул буданд. Дар ин маврид зарур аст, ки бори дигар аз навиштаҳои Наршахӣ дар мавриди Бухорои асри X маъмул будани сурудҳои силсилаи «Кини Сиёвуш», «Кини Эрач» ёдовар шавем, зеро ин чо бечуну чаро маъхазҳои асосии «Шоҳнома» ошкор мегардад.

Аз мушохидахои боло маълум мешавад, ки асри Сомониён дар таърихи санъати мусикии халки точик яке аз даврахои аз хама сермахсул, замони эхё ва рушди суннатхои асили кадимии миллй ва мархалаи бунёд карда шудани пояхои асосии фархангй, эстетикй ва эчодй барои кулли анвои хунархо — наккошй, суханварй, мусикй, меъморй ба шумор меравад. Месазад, ки дар хулосаи шархи фарханги мусикии замони Сомониён аз суханони аллома Б. Ғафуров дар бораи мохияти бузурги таърихии комёбихои фархангй, иктисодй ва сиёсии давлатдории Сомониён иктибос биёрем: «Шароити фарохам омадаи таърихй: барпо кардани давлати худ ва аз зулму ситами хилофати араб озод намудани мамлакат, муттахид гардидани халки точик ва ташаккули забони адабии ў; марказият ёфтани идораи давлат, нихоят робитаи васеи хочагй ва мадании халкхои Осиёи Миёна бо тамоми кишвархои Шарки наздик барои ба даст омадани ин комёбихо мусоидат мекард» [4, с. 388].

Аз баррасии кутох метавон хулоса намуд, ки эхё ва бунёди фарханги асил — ин нидои бохашамати эчодй-бадеии асри Сомониён, давоми садсолахои дигар барои рушди устуворонаи санъати каломи бадеъ, мутрибиву сарояндагй, ташаккули жанрхои нави мусикии хирфай (масалан, силсилаи Дувоздахмаком ва баъдан Шашмаком), хамчунин барои рушди илми мусикй накши хеле мухимми таърихиро ичро намудааст. Аз омузиши мавзуъ ба чунин хулоса омадем:

- мусиқ падидаи фархангиест, ки аз даврахои қадим дар хаёти халқи точик мақоми бағоят мухим дошта, дар тарбияи маънавии чомеа дар радифи дигар арзишхои фарханг рукни асос махсуб меёфтааст. Аз ин чост, ки ин падидаи фарханг аз назари Фирдавсии бузург пинхон намондааст ва ў дар асари безаволи худ истилохоти зиёди мусикиро ёд кардааст.
- тахлилу баррасии истилохоти гуногуни сохаи мусикй, ки дар «Шохнома» омадааст, муаллифро хамчун донандаи бузурги таъриху фархангй бостонй, созандаи ормонии мардумони эронитабор ва эхёкунандаи он муаррифй менамояд. Фирдавсй дар тасвир ва шархи созхои мусикии миллии точикй арзишхои миллиро мебинад, ки аз хар чихат чолиб мебошанд. Истилохоти аслии точикй, ки бунёди забонро ташкил медиханд, сохаи мусикй низ як бахши мухимми онро фарохам меоваранд.
- тасвир ва шархи созхои мусиқ дар «Шохнома» комилан ба маълумоти осори илми мусикишиносии замони Фирдавс ва асрхои минбаъда мувофикат менамояд, ки ин холат «Шохнома»-ро хамчун сарчашмаи таърих барои таҳқиқи саргузашти мусикии мардумони Осиёи Миёна қабул намоем.
- нихоят метавон қазоват кард, ки чойгохи мусиқй дар «Шохнома» бузургу ахаммиятнок буда, махорати бадеии Фирдавсиро дар мавриди тасвири образхову манзарахо бо истифода аз маънихои мусиқй мушаххас мекунонад. Маълум аст, ки истифодаи рамзхо дар назми классикии точику форс яке аз воситахои хеле нишонрас ва пурмаъно ба хисоб меравад. Фирдавсй дар достонхои «Шохнома», махсусан аз рамзхои вобаста ба садобарории созхои маъруф табл, бук, нағора, кус, шайпур бо махорати бузург истифода намудааст.

Хамин тавр, Фирдавсй, аз як тараф, барои пиёда сохтани хадафи бузурги худ — баёни шукуху шахомати тамаддуни Эрони Қадим аз калимаю истилохоти мансуб ба сохаи мусикй истифода намуда бошад, аз дигар тараф, истилохоти асили точикиро ба воситаи асари худ зинда нигох дошта, дар ин маврид сарчашмаи боэътимодро ба мо мерос гузоштааст.

## Адабиёт

- 1. Абулқосим Фирдавсй. Шохнома. Чилди 1 // Ахтарони адаб. Чилди 3. Душанбе: Адиб, 480 с.
- 2. Абулқосим Фирдавсй. Шохнома. Чилди 2 // Ахтарони адаб. Чилди 4. Душанбе: Адиб, 480 с.
- 3. Азизй Ф.А. Асосхои мусикии классикии точик. Китоби дарсй иборат аз ду кисм. Қисми 1. Таърих. Душанбе: Эр-Граф, 2021. 400 с.
- 4. Ғафуров Б. Точикон: таърихи қадимтарин, қадим, асрхои миёна ва нав. Душанбе: Дониш, 2008. 689 с.
  - 5. Қосимова М. Истилохоти қадимаи точикй. Маълумоти мухтасар. Душанбе: Сино, 2007. 172 с.
  - 6. Низоми А. Таърихи мусикии точик. Китоби дарси. Душанбе: Адабиёти бачагона, 2014. 384 с.
- 7. Созхои мусикии точик ва хунари созтарошй. Мураттиб: Хуршед Низомов. Душанбе: Сарредаксияи илмии энсиклопедияи миллии точик, 2012. 120 с.

Хакимов Н. Истилохоти мусикй дар «Шохнома»-и А.Фирдавсй. – Хучанд-2002.- 189с

- 8. Фарханги забони точик $\bar{n}$  (аз асри X то ибтидои асри XX). Иборат аз ду чилд. Москва: Советская энциклопедия, Ч. І. А О. 1969. 952 с.; Ч. ІІ. П Ч. 1969. 952 с.
- 9. Шарифзода Х., Нарзикул М. Таърихи адабиёти точик (аз оғози ахди қадим то оғози асри XIII). Китоби дарсӣ барои донишчуёни муассисаҳои таҳсилоти олии касбӣ. Душанбе: ToPyc, 2017. 416 с.
- 10. Энциклопедияи адабиёт ва санъати точик. Иборат аз се чилд. Душанбе: Сарредаксияи илмии Энсиклопедияи советии точик, 4.1, 1988. 571 с.; 4.2, 1989. 567 с.; 4.3, 2004. 551 с.
  - 11. <a href="https://m.facebook.com/story.php">https://m.facebook.com/story.php</a>

#### Анотатсия

Дар мақола истилоҳоти мусиқие, ки дар матни асари бузурги Фирдавсй «Шоҳнома» вомехӯранд, таҳқиқ карда мешаванд. Дар он истилоҳоти мусиқй аз қабили унвонҳои асбобҳои мусиқй (1) — барбат, танбӯр, бӯқ, чаррас, карной, гавдум, ной, табл, қонун, нофир, чанг, санч, рубоб, руд, навозандагон (2) — ромишгар, рудзан, истилоҳоти марбут бо шаклсозй дар асари мусиқй ва эргономикаи навозандаги (3) — дастон, чама, бонг, номи асарҳо ва жанрҳои мушаҳҳас (4) «Сабз дар сабз», «Мозандаронй», «Разми Турон», «Додофарид», «Бонг», «Вайло» («Вовайло»), «Вижагон», «Қаввалй», «Хусравонй», «Паҳлавонй», «Офарини бузург», «Нимруз», силсилаи «Ганч» ва дигар. Муаллиф дар асоси истилоҳоти дарёфта ба чунин хулоса меояд, ки Фирдавсии бузург донандаи амалияи мусиқии замон, анъанаҳои мусиқй мебошад. У хусусан дар тасвир ва тафсири порчаҳои марбут ба образҳои мусиқй маҳорати баланд дорад. Тавсиф ва тавзеҳи асбобҳои мусиқй дар «Шоҳнома» ба маълумоти мусиқишиносии замони Фирдавсй ва асрҳои баъдй комилан мувофиқат мекунад.

#### Аннотапия

В статье рассматриваются музыкальные термины, встречающиеся в тексте великого произведения Фирдоуси «Шахнаме». В нём рассмотрены музыкальные термины, обозначающие музыкальные инструменты (1) — барбат, танбур, бук, джарас, карной, гавдум, ной, табл, канун, нафир, чанг, сандж, рубоб, руд, музыкантов (2) — ромишгар, рудзан, музыкального формообразования и эргономики (3) — дастон, жама, бонг, названия конкретных произведений и жанров (4) — «Сабз дар сабз», «Мозандарани», «Разми Турон», «Додофарид», «Бонг», «Вайло» («Вовайло»), «Виджагон», «Каввали», «Хусравани», «Пахлавани», «Офарини Бузург», «Нимруз», цикл «Гандж» и др. На основе обнаруженных терминов, автор приходит к выводу о том, что великий Фирдоуси является большим знатоком музыкальной практики своего времени, музыкальных традиций. В изображении и толковании фрагментов с использованием музыкальных образов, он обладает высоким мастерством. Описание и объяснение музыкальных инструментов в «Шахнаме» полностью соответствует сведениям музыкознания времён Фирдоуси и последующих столетий.

### Abstract

The article examines musical terms found in the text of Firdawsi's great work "Shahnameh". It includes musical terms such as the names of musical instruments (1) – barbat, tanbur, beuk, jarras, karnoi, gavdum, noy, tabl, qanun, nofir, chang, sanj, rubab, rud, musicians (2) – ramishgar, rudzan, terms related to the formation of a musical work and the ergonomics of playing (3) – daston, jama, bong, names of specific works and genres (4) – «Sabz dar sabz», «Mozandarani», «Razmi Turon», «Dodofarid», «Bong», «Vailo» («Vovailo»), «Vijagon», «Qavvali», «Pahlavoni», «Khusravoni», «Ofarini buzurg», «Nimruz», the cycle «Ganj» and others. Based on the terminology found, the author concludes that the great Firdausi was a connoisseur of contemporary musical practice and musical traditions. He is especially skilled in describing and interpreting passages related to musical images. The description and explanation of musical instruments in the «Shahnameh» fully corresponds to the musicological knowledge of Firdausi's time and subsequent centuries.

 $\it Kanudвожаҳо$ : созҳои мусиқ $ar{u}$ , барбат, танб $ar{y}$ р, табл, қонун, нафир, чанг, санч, рубоб, руд, ромишгар, рудзан.

*Ключевые слова:* музыкальные инструменты, барбат, танбур, табл, канун, нафир, чанг, сандж, рубоб, руд, музыкант, рудзан.

Keywords: musical instruments, barbat, tanbur, tabl, qanun, nafir, chang, sanj, rubob, rud, musician, rudzan.

## СУХБАТХОИ САРИ МИЗИ МУДАВВАР // БЕСЕДЫ ЗА КРУГЛЫМ СТОЛОМ

УДК 78.01+7.071.1 (092) (575.3)

# ВСТРЕЧА-БЕСЕДА С КОМПОЗИТОРОМ ПАРВИЗОМ ТУРАБИ

(11 декабря 2023 года, г. Душанбе)

Парвиз Тураби – современный таджикский композитор, впервые заявивший о себе в последние десятилетия прошлого столетия.

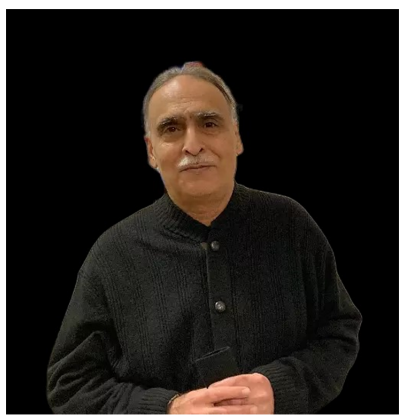


Фото 1. Парвиз Тураби, композитор.

В ноябре 2023 года ему исполнилось 60 лет. По предложению председателя СК Таджикистана Амирбека Мусозода, поддержке директора Таджикского академического театра оперы и балета им. С.Айни К.Ш.Сайфиддинзода, ректора Таджикской национальной консерватории им.Т.Сатторова, и.о. проф. М.Д.Достизода чествование юбилея было организовано в его родном городе Душанбе 6 декабря 2023 года.

Беседу ведёт музыковед Фарогат Абдукаххоровна Азизи:

- Ассалом алайкум, Парвиз Махмудович. Вас приветствую за круглым столом консерваторского журнала «Мутриб». Не могли бы Вы для начала рассказать нашим читателям, когда Вы уехали из Таджикистана, каковы были причины на это?
- Многие задают этот вопрос. Я хочу сказать, что я никуда не уезжал отсюда по большому счёту. Просто так сложились обстоятельства жизни, что в какой-то момент мне надо было быть в Москве. У меня болели родные. Надо было ухаживать за ними. Надо было помогать и т.д. Это первый момент. Второй связан с сугубо творческими моментами. Вопрос логистики, каких-то общений. Иногда оттуда, из Москвы, это делать удобно: это встречи, выступления, концерты, приглашают на беседы. В этом смысле любой творческий человек он принадлежит прежде всего своей стране.

- Следовательно, Ваше физическое отсутствие в Таджикистане не изменило планов, целей и задач в творчестве? Вы просто облегчили себе условия, возможности.
- Да. Там есть исполнители, оркестры. Именно возможности ... Но я участвую где бы то ни было как человек своей страны. Я не уезжал из Таджикистана. И у меня нет таких намерений. Здесь похоронен мой отец, здесь я вырос, получил в школе прекрасное образование, здесь я состоялся как человек, здесь меня принимали в Союз композиторов СССР (тогда). А сейчас буду чаще приезжать, сотрудничать. Но когда-нибудь я обязательно вернусь на свою Родину. У меня таджикский паспорт. У меня здесь дом. Мой родной дом. Мне здесь хорошо. Из родного дома уезжать неправильно, нехорошо.
  - Как Вы начинали свою учёбу?

Расскажите, пожалуйста немного о своих школьных годах.

- Мои школьные годы связаны со школой, которая ныне является РССМШ им.Шахиди. Восемь лет я учился на фортепиано у Клары Иосифовны Эпштейн. Потом перевели меня на теоретическое отделение. Я должен назвать двух педагогов, если брать музыкальный блок, сыгравших огромную роль в моей жизни в моей судьбе: Веру Владимировну Бороздину, моего педагога по теоретическим дисциплинам, тогда заведующую теоретическим отделением школы и Светлану Ашотовну Венеровскую по фортепиано. Они меня хорошо подтянули и по теоретическим предметам, и по фортепиано. Ведь педагоги разные бывают — играющими и неиграющими. Я помню был маленький класс. И Светлана Ашотовна садилась за инструмент и играла сложные этюды Шопена. Это всегда подстёгивает ученика, когда учитель показывает на примере игру на фортепиано.

В школе все педагоги были отличные. Тогда директором нашей школы был Миратулло Атоев. Мы его все очень любили. Школа была мощная, поскольку там ещё работали преподаватели, которые приехали из Москвы, Ленинграда, др. Школа была сильна и по общеобразовательным предметам. Эти предметы велись на очень хорошем уровне. В школе мы получали знания на очень хорошем уровне. Поэтому, когда я поступал в Гнесинку, у меня особых проблем не возникло.

Что касается собственно композиции, то на теоретическом отделении это был обязательный предмет. Директор вёл композицию для теоретиков, и я занимался тоже у него. В одиннадцатом же классе для поступления в вуз на специальность композиции мне понадобилось подготовиться более углублённо. И в течении семи-восьми месяцев я занимался с Фирузом Ходжиевичем Бахором. Он меня очень хорошо подготовил. К нему я приходил домой. Я Вам расскажу очень интересную историю. Это было в одиннадцатом классе к концу учебного года. Эта история, для меня очень значима. Фируз Ходжиевич мне сказал: приехал мой учитель. Мы сейчас сходим к нему. Я договорился. Послушаем твои сочинения. Но я хочу тебя предупредить, если он скажет, что заниматься композицией не надо, то ты лучше займись чемнибудь другим. Я ценю его вкус, понятие. Я пришёл. Конечно, очень волновался, поскольку решалась моя судьба. Показал все свои сочинения. Фируз Ходжиевич был для меняя авторитет, а его учитель — Юрий Григорьевич Тер-Осипов тем более. Когда я всё показал Юрий Григорьевич сказал: «Так, бери в руки ручку и записывай мой телефон в Москве .... адрес ...... Как приедешь, позвони. И чтобы заходил ко мне». И я понял, что дорога открылась.

- Он Вас благословил.
- Да, благословил. Потом я понял, что для меня главным экзаменом было не поступление в институт, а вот это прослушивание. Но я понимал, что это ещё более ответственно.
  - Значит Вы поступали в институт уверенно? Вас уже поддержали, оценили.
- Да, я очень благодарен ему. В годы учёбы я также часто обращался к нему, показывал свои произведения. И не потому что плохо учили в институте. Просто для меня было важно мнение этого Учителя с большой буквы.

Я хочу сказать всем тем, кто выбирает эту профессию, чтобы они на первое место ставили труд. Я очень много работал в школе, и по общеобразовательным предметам, и по музыкальным. Это очень много значит для достижения цели.

- Расскажите, пожалуйста, подробнее о своём поступлении в институт.

- Конечно, при поступлении в институт (Государственный музыкально-педагогический институт имени Гнесиных (с 2011 – Российская академия музыки) волнение было. Но после экзаменов, когда мы с дядей пошли в институт читать списки поступивших, у меня не было особых эмоций. Дядя, увидев меня, решил, что я не поступил. Он удивился почему я не радуюсь.

Радость – это что? Для меня радость это когда выигрываешь лотерею. А достигнуть своим собственными усилиями, трудом то, к чему стремился, вложил столько труда – это совсем другое ощущение. Я работал и это итог моей работы.

Тогда давали от республики направления. Иметь направление — это значило, что поступишь при минимальном наборе баллов. Со мной поступала девушка, имевшая направление. И она составляла мне конкуренцию, на одно место нас было двое. В результате, я прошёл по баллам, а девочка прошла по направлению. Конечно, при таком результате она должна была быть мне благодарной.

- У кого занимались Вы в Гнесинке?
- Для меня это сейчас особенно печальный момент. Моим педагогом по композиции был Алексей Львович Ларин и буквально перед концертом (в Душанбе, 6 декабря) пришло известие, что он скончался. Поэтому, выступая со сцены я отметил, что в какой-то мере, этот концерт посвящён и памяти моего дорого учителя. Он был великолепным педагогом. Тогда на кафедре композиции работали известные композиторы Н. И. Пейко (заведующий), А.А.Муравлёв, Г.А.Чернов. Они были не только педагогами, но и известными композиторами.

Полифонию нам вёл Генрих Ильич Литинский (у которого в своё время по композиции учился Тихон Хренников). Для меня было чудом учиться у такой величины. Чтение партитур нам вёл Фабий Евгеньевич Витачек — это последний из Гнесиных<sup>20</sup>. Потрясающий педагог.

- Вам с педагогами повезло..
- Да, повезло. Да и спасибо родителям. Это была и школе и в институте шикарные педагоги. И всё, что я достиг в профессиональном плане это, в том числе и благодаря им.
- Советская образовательная система, в том числе музыкальная наивысший образец умения выявить и развернуть во всю мощь способности и талант, выработать усидчивость и трудолюбие. И до сих пор таковой и осталась в нашей памяти.

В своём творчестве изначально вы отдавали предпочтение фортепиано?

- За годы обучения в институте были определенные требования — что-то вокальное, инструментальное, симфоническое. И там особых предпочтений не было. Мы сочиняли строго по требованиям. И экзамены тоже сдавали таким образом. В самом творчестве сочинения появляются по-разному.

Много зависит иногда даже и от случая. Ну, например, прекрасная скрипачка, супруга Беньямина Юсупова, которая приехала с ним в Душанбе после консерватории попросила меня написать что-нибудь для скрипки. И я сочинил Сонату для скрипки и фортепиано.

- Эта, которая прозвучала на концерте?
- Нет, другая. У меня несколько Сонат для скрипки и фортепиано. Здесь в Душанбе работала виолончелистка Зухра Садыкова. Она играла в оркестре оперного театра. Я написал для неё виолончельную Сонату. Позже я написал «Альбом для Камилы».
- А вот по этому поводу я замечу, что в композиторской музыке Таджикистана писать детские альбомы специально, с указанием конкретного имени ребёнка, вошло в традицию: Фируз Бахор, Заррина Миршакар, Вы...
- Да, для меня с одной стороны это традиция, с другой личное отношение. Я написал этот альбом для своей племянницы. Камила, дочь моей сестры-пианистки. К сожалению, она не пошла по музыкальной специальности. Её больше привлекла математика. Но, я думаю, что занятия музыкой были для неё полезными.
- Да, заниматься в детстве музыкой всегда очень полезно. Ребёнок раскрывается, развивается. Я знаю много примеров этого тоже. Возможно даже и то, что именно

.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Его мать Елизавета Фабиановна Гнесина-Витачек (1876-1953), четвёртая из сестёр Гнесиных

благодаря этим занятиям и выбрала она себе математику. Так или иначе, это остаётся богатством на всю жизнь.

Не вспомните, когда Вы приступили к сочинению симфонических жанров? Наверное, уже в годы учёбы?

- Дипломная работа в институте состояла из двух частей — камерная музыка и какоенибудь большое симфоническое произведение. Председателем был Карен Хачатурян. Обычно такие экзамены принимали педагоги из консерватории, а наши принимали экзамен там, в консерватории. Это всё исполнялось, в том числе и симфоническим оркестром в большом зале Гнесинки при комиссии и публике. У меня была симфоническая поэма «Колыбель Авиценны». После я её доработал. И её шикарно исполнил Московский государственный симфонический оркестр.

К симфоническому жанру моё отношение было разным. В Душанбе сначала был филармонический симфонический оркестр — его не стало, остался только оркестр оперного театра. Потом какое-то короткое время по инициативе Т.Шахиди собирались и играли в оркестре «Гармония мира». Там было исполнено несколько моих произведений. В этом смысле, иногда опускались руки. Поскольку пишешь музыку, чтобы она звучала. А когда нет оркестра... Тем не менее, иногда приходит вдохновение и уже не думаешь об том, кто это будет играть, что будет... У меня достаточно много симфонических произведений — 2 симфонии, несколько симфонических поэм.

- У Вас есть подробный список Ваших произведений? Или где его взять? Пришлёте его? Нам нужны точные сведения о творческом багаже каждого таджикского композитора. К сожалению, нигде нет этих данных. Это важно и для написания учебников, и составления новых редакций справочников..
- Да, я пришлю. Сначала я приведу в порядок свой список. ... Как-то снимали фильм и попросили показать ноты. У меня мои ноты хранятся в большой коробке. И вытащил, поднял: «килограмм 15» музыки я написал... Вот и всё..
- Вести списки по опусам, я думаю важно для композитора, потому что в каждое произведение он вкладывает свою душу. И это определенное состояние вашей души на тот момент. Это очень важно.
- Да, я понимаю. Я и говорю, если хотите понять меня понять по-настоящему, слушайте мою музыку. Всё моё настоящее в моей музыке. А в жизни я могу быть разным...
- Вы обратились к поэзии позже... после музыки. Обычно, наоборот. Вроде того, что занимаются поэзией и когда трудно уже что-то передать словами, обращаются к музыке. Как это у Вас так получается?
- Я объясню. Я уже говорил о том, что в моей жизни был период, когда долго и тяжело болели мои родные мама и тётя. Так получилось, что я один за ними ухаживал. Больше пяти лет моей жизни было отдано им. Это одна из причин почему я должен был быть в Москве. Было очень тяжело в плане того, что я не мог отойти хоть на минутку. Естественно, что не было времени на музыку.
  - Вы герой!
- Но, по-видимому, творческое начало требовало своего выхода. И я иногда что-то писал и отправлял своим друзьям. И одна моя однокурсница оказывается собирала то, что я ей посылал. И когда она принесла мне где-то тридцать семь посланных мною ей стихотворений... Для меня это был как творческий выплеск, поскольку я не мог тогда заниматься музыкой.
  - Это Вы таким образом выражали себя творчески ..
- Да, именно выражал. Сейчас здесь в Душанбе, акцент немного сместился, стали много говорить обо мне как о поэте. Вот сейчас здесь много говорят о моей поэзии. Но я композитор, а не поэт. Я не считаю себя поэтом. Я профессиональный композитор. А стихи... Скажем так, это мои зарифмованные мысли. Кому нравятся, кому-то даже очень нравятся.

По большому счёту, для меня не важно мнение людей – и когда меня хвалят, и когда меня ругают, я очень спокойно отношусь, потому что есть две принципиальные вещи: первое мне не стыдно за то профессиональное созданное мною в музыке. И у меня планка, которой я

придерживаюсь; второе — для меня неважно мнение людей хвалят они меня или нет. Но мнение близких мне людей конечно не безразлично. Это имеет определенное значение. Вот в музыке для меня важно мнение тех, кого я ценю. Например, мнение Юрия Григорьевича Тер-Осипова для меня всегда было важным. Поэтому я приносил ему сочинённое, играл, показывал.

- Я же подумала о традиции, которая существует у нас таджиков веками. Исторически в нашей культуре не было отдельных специальностей создателя музыки и исполнителя музыки. Наши поэты почти все играли на инструменте, пели. Если кто-то был исполнителем (певцом или инструменталистом), он и становился сочинителем музыки. Поэтому в контексте традиционной таджикской музыки говорят о триединстве. А иногда сюда же присоединяют поэта.

Получив приглашение, я шла на Ваш концерт с ожиданием, поскольку прежде я мало слышала Ваших произведений.

Разрешите, немного выскажу моих мыслей. Современных композиторов я бы поделила на два типа. Первый максимально информативен в том плане, что в своё произведение старается ввести как можно больше действия и информации. А Вас бы я отнесла ко второму типу. Вы композитор состояния. Произведения Ваши монодраматургичны. Им свойственна однотематичность. Тема может звучать в разных контекстах на разных стадиях драматургии, но она воспринимается уже по-другому. Вы погружаете слушателя в музыку. Да. И хотя Ваше образование западноевропейское (академическое). Но эта школа. Вы там научились многому. В том числе и технике сочинительства. А по натуре, стилистике, композиторскому почерку Вы восточный философ.

- Я должен сказать, что Вы очень тонкий музыковед. Вы попали в точное определение – состояние, это ключевое слово. Вот в стихах я люблю тоже определенное состояние.

В этом смысле я очень люблю Гио Канчели, которого знают и по киномузыке, у него потрясающие симфонии. На меня Канчели производит сильное впечатление. Он погружает человека в определенное эмоциональное состояние. Даже есть случаи, когда по прослушивании его музыки, я садился за сочинительство.... Конечно, я пишу свою музыку. Но вдохновила меня его музыка.

- Да, он выдающийся композитор. А какое его создание Вас сильно потрясло?
- Его действо «Музыка для живых». И это случилось совершенно случайно. В студенческие годы нам давали такие отношения, с которыми мы могли подойти к администратору и нам давали какие-то контрамарки, чтобы можно было попасть театр.
  - У нас назывался абонемент.
- Да. Он действовал во все театры кроме Большого. Туда было очень трудно попасть. И вот однажды, когда гастролировал Тбилисский оперный театр, мы с друзьями пошли, с надеждой, что нас пустят в Большой. Каюсь, честно говорю, больше нам было интересно посмотреть Большой театр сцену, стены.... Давали Канчели «Музыка для живых». И когда мы в это погрузились.. Совершенно потрясающе! Я помню, мы обсуждали потом. И оказывается при возвращении каждый из нас про себя умолял, как бы никто не заговорил. Мы хотели оставаться в том состоянии как можно дольше. Эту музыку трудно определить по жанру там и опера, и балетные вставки, со стилизацией оперы буфф внутри, оратория... И всё это так мастерски драматургически сплетено. И самое главное она погружает в такое состояние, имеет такое сильное эмоциональное воздействие..

У меня как-то брали интервью. И я сказал музыка — это возможность приблизиться к богу. А музыка Канчели в этом смысле имеет огромное воздействие. После я всегда искал Канчели. Всё, что мог приобрёл. Его симфонии я слушал много-много раз и слушаю до сих пор.

А вообще я слушаю очень много разной музыки.

Да, для меня в музыке очень важно состояние. Я хорошо знаю всякие техники, в том числе и авангардные — пуантилизм, додекафонию, серийность. Но я могу использовать это только как краски, но ни как самоцель.

- Фируз Ходжиевич — большой знаток этих техник. В сложные годы конца 80-х — 90-х он вёл предмет «Современная музыка», снабжая его богатым музыкально-иллюстративным

материалом из собственной библиотеки. Он шёл пешком (общественный транспорт не ходил), нёс все пластинки в своём большом портфеле. И не переставал делать это даже когда было сильно жарко или, наоборот был снег, лил дождь...

- Нет. Этому нас учили уже в институте. С Фирузом Ходжиевичем мы занимались подготовкой в институт. Там была другая задача. Важно было иметь вокальное, инструментальное произведения, др. При поступлении все приходили с огромной кипой за пазухой. Вытаскивая оттуда свои произведения показывали сидящим педагогам. А у меня была тоненькая папка. И тогда меня спросили, а что же Вы не показываете?

Вступительный экзамен также состоял из нескольких частей. Нам давали тему. Распределяли нас по классам. Давали 2 часа времени. Надо было написать вариации. Во второй – показывали свои сочинения. Третья часть – это собеседование.

- Коллоквиум. Общий уровень проверяется. Такой экзамен был только у музыковедов и композиторов.
- Да, могли спросить о чём угодно. И не только по музыке. Четвертая диктант. Тут у меня проблем вообще не было. У меня абсолютный слух. Потом отдельно сдавали фортепиано. А в последнюю очередь общеобразовательные предметы. Ну мы отклонились немного.
- Как раз-таки и нет. Всё это очень важно, поскольку показывает ваш путь вхождения в высокое искусство музыки. При наличии вашего трудолюбия со школьной скамьи, Ваших отличных природных музыкальных данных, Вы вошли в профессиональную музыку очень достойно. Это Ваш путь честный, добросовестный. По-моему, очень важно, как можно раньше начать осознанный труд, когда знаешь зачем ты это делаешь, для какой цели.

А теперь попросила бы Вас рассказать о своих родителях.

- С удовольствием. Мой отец Махмуд Тураби. Он работал переводчиком на радио, иновещании. Радио Душанбе на фарсоязычные страны. Тогда вся информация приходила из Москвы и это переводилось, а потом передавалось. Папа часто работал без выходных.

Мама Роза Аминовна Асадуллаева. В Москве работала в минфине. Когда с отцом приехала в Душанбе и мы родились. Папа сказал ей заниматься детьми. И она действительно занималась нами. Сейчас понимаю какой это подвиг. Она перестала работать, жила для нас. Когда я пошёл в школу для меня в кредит купили фортепиано. А через три года пошла в ту же школу сестра Парвина. И чтобы мы не мешали друг другу, для неё купили ещё один хороший инструмент. Отец у меня был такой авторитет, что достаточно было сказать ему двух-трёх слов и всё становилось понятно. У мамы было одно-два платья, но у нас дома было два инструмента. Я играл в одной комнате, а в другой сестра. А мама на кухне всю эту какофонию слушала.

Отец рано ушел. Я был единственный мужчина в семье. И когда мне говорят, что я герой, что смотрел за мамой. Я так не считаю. Для меня это никакой не подвиг. Для меня это самые счастливые годы в том плане, что себя хорошо ощущаешь, когда можешь отдать долг родителям. И я хоть чуть-чуть смог помочь.

Я всегда говорю, мои родители жили для нас. Родители, учителя – это очень важно в жизни.

- Да, вернёмся к школе. Я знаю, что Вы определенный период преподавали в школе. У Вас не было такого, когда Вы писали для учебного репертуара?
- В школе я работал совсем небольшой период. После института меня призвали в Армию, в Амурскую область, на танковую учебку. А я ехал и думал какой из меня танкист. Я честно полтора года отслужил. Вернулся в Душанбе. Надо было определиться с работой. И Вера Владимировна Бороздина посоветовала мне прийти в школу. Там одна преподавательница ушла в декрет. Была очень сложная нагрузка сольфеджио, гармония. Причём 10-е 11-е классы и 1-е 2-е. Многие выступавшие сегодня на моем концерте и солисты, и сидевшие в оркестре, когда-то учились у меня. Мне было это безумно приятно. В старших классах ещё помнили меня учеником этой школы. Тогда в школе был шикарный ансамбль скрипачей под руководством Рауфа Рафиковича Сангинова. Я не знаю сейчас он есть или нет.

- Да, сейчас такой ансамбль тоже есть в этой школе. Рауф Рафикович вёл ансамбль до самого своего ухода. А сейчас ансамблем руководит скрипач Махмуд Рауфович Сангинов, его сын.
- Я помню я сочинил для этого ансамбля произведение. Моя работа в школе продолжалась недолго. Тогда Т.Шахиди вёл по ТВ программу по классической музыке и к тому моменту по каким-то причинам он уходил оттуда. Вместо себя рекомендовал меня. Вот таким образом я попал на телевидение. И работал там долгое время от комментатора музыкального до главного редактора музыкальных передач.
  - В какие годы это было?
  - 1988-2008 годы.
  - Как называлась передача?
- Сначала «Музыка и современность». Потом «Панорама музыкальной жизни». Потом были отдельные портреты, отдельные передачи. Мы организовывали разные концерты. Но больше эстрадные. Потому что это было более интересно для публики, чем классическая музыка. Мы делали и камерные концерты, встречи. Помню передачу с Рустамом Дулоевым. И с Адхам Халиков был здесь, и мы делали с ним передачу. Мы старались это развивать. И хочу сказать, руководство всё это поддерживало.

В общем я начал работать на телевидении. А потом начались все эти сложные события. Всё видел, всё пережили мы вместе с молодыми тогда моими коллегами. Но мы продолжали работать.

- Вы работали на телевидении в самое сложное время. Я помню эти передачи. Они были очень содержательны.

Раз в неделю была передача. Иногда два раза в неделю, так как организовывали ещё и концерты.

- Вчера я рассказывала своей подружке о Вашем концерте. Она живёт сейчас в Америке. И она помнит, как Вы преподавали им в старших классах. На вопрос что она помнит о Ваших занятиях, она говорила о хороших занятиях, прекрасном педагоге, Вашей глубокой интеллигентности, в общем у неё остались самые хорошие воспоминания. Но она ещё рассказала, что особенно к нему приставали девочки. Они писали ему письма, посвящали стихи и вкладывали ему в журнал...
- Да, были письма. Да, записки писали. И немало их было. Да, к тому времени у меня ведь не было педагогического опыта. А нам в Гнесинке давали высокие знания. Я хотел делиться этими знаниями, хотел им передать их. Не то, чтобы зверствовал. Я хотел их подтянуть. Потому что даже, если я и говорил о том, что наша школа была хорошей, но на первом курсе я ощущал некоторую нехватку знаний, например, по полифонии. У нас же не вёлся этот предмет. Кстати, после я вёл в нашей школе полифонию. Не знаю после меня остался этот предмет или нет.
  - По-моему, сейчас нет этого предмета в школе.
- Да, на первом курсе я пытался нагнать какие-то свои пробелы. И не в силу того, что были плохие педагоги. Этих предметов не было в школе. А педагоги наши школьные были все хорошие, сильные. Учеников же своих я подгонял. Они у меня хорошо писали трёхголосные диктанты к выпуску. Мало того, задания были такие: транспонируем и поём один голос, а играем два. Я ставил плохие оценки. А тройки не давали им возможности получать стипендию. Ведь в нашей школе как в училище давали стипендию с 8 класса. Это были небольшие деньги, но всё же. И я говорил, ну что-нибудь ответьте, чтобы я Вам четвёрку с большим минусом поставил. Потом до меня дошло, что не всем это понадобится, не все ставили такую планку. Кому-то, наверное, это не нравилось. И я сбавил оборот. Ну я думаю, что никто на меня так сильно обижен не был.
- В Вас меня поражает Ваше осознанное отношение ко всему. Вы знаете, почему Вы это делаете. Мне очень понравилась Ваша искренность к Таджикистану, учителям, родителям. В Вас очень устойчиво постоянство в чувствах. Мне думается, что это свойство здорового во всех смыслах человека, здорового и духовно, и физически.

Наша консерватория делает первые шаги. Вы помните сколько усилий приложил Талаб Сатторов для открытия этого вуза. Структурно мы оформились. У нас есть три конкретных факультета со множеством отделений, оркестры, оперная студия, хор, ансамбли и даже диссертационный совет. Я думаю все, кто рад этому, захочет быть соучастником в ещё большем обогащении консерватории. Он будет напонять её и знаниями, и творчеством. Я выражу мнение своих коллег, если скажу, что о Вас и обо всех композиторах, уехавших по разным причинам за рубеж, таджикские музыковеды хотят знать больше, подробнее. Вы — таджикский композитор. Кто-то начинал как композитор Таджикистана, представлял определенную страницу в развитии таджикской музыки. И всё это вместе история нашей музыки. А она очень богата.

В нашей истории был советский период. Благодаря этому Таджикистан имеет и Союз композиторов, и симфоническую музыку, и оперу, и балет, консерваторию. В целом мы примкнули к мировой музыке. И сейчас важно сохранить всё это. Не потерять. Я думаю это одна из главных задач консерватории. И поэтому любой композитор может вложить что-то очень ценное.

Мы пережили очень сложный процесс. Ведь недавно мы были свидетелями того что, когда начинается какой-то хаос, вместо того, чтобы держать свой участок в порядке, некоторые лезут в большую политику или, пользуясь хаосом, вытворяют такие дела, ой-ой-ой! Конечно, это нездоровый признак человека.

А вот когда остаётся в своей профессии. И, если по каким-то причинам уехав, возвращаясь находит опять своих друзей, учеников, организовывает концерт. Словом, проявляет себя на том же поприще, это очень ценно. Вы должны знать и помнить, что Вас здесь ждут всегда. Потому что здесь не хватает вашего творчества, вашего вклада, вашего присутствия. Например, в подготовке кадров-композиторов.

У нас был такой композитор Шухрат Ашуров. Он приехал из Москвы и прожил здесь в Душанбе всего 10 лет.

- Да, это очень печальная история.
- А сколько он сделал! Он успел сделать очень многое. Он многих воспитал, скорее даже втянул в эту специальность. Пусть это было только начало. Всего его учеников из школ поступило в консерваторию 30 человек. Четверо из них проучились по специальности композиции. Другие на разных отделениях. А ведь до Шухрата Ашурова наше отделение композиции пустовало.
  - Я с вами согласен. Да, это очень важный момент.
- В становлении консерватории есть доля каждого работающего или проработавшего в ней. И знайте, Вашего сотрудничества здесь не хватает. Очень приятный момент говорить с Вами. И я не люблю спрашивать про планы. Я считаю, что это очень индивидуально.
  - Вы не любите спрашивать, а я не строю планов. Я благодарю за каждый день.

Вот о прошедшем концерте. Его организовал Амирбек Мусозода. Мы с ним говорили. Концерт состоялся благодаря Союзу композиторов Таджикистана, Театру оперы и балета, консерватории. Конечно это вдохновляет.



Фото 2. Амирбек Мусозода и Парвиз Тураби.

Я оставил свои ноты, партитуры в библиотеках Союза композиторов, оперного театра. Несколько лет назад мне стало безумно приятно, когда на концертах фестиваля «Бахористон» играли мою скрипичную сонату (С. Кашкарова (солистка) и Н.Обидова (концертмейстер).

Про юбилей мне предлагали и в Москве. Но я посчитал, что это нужно провести в Таджикистане. И я это ценю. Я совершенно не понимаю людей, которые уехав, плохо говорят про Таджикистан. Для меня это очень болезненно. Где бы не играли мою музыку я говорю – я таджикистанец.

- После Вашего концерта я говорила с Дильбар Хикматовной Хакимовой. Оказывается, Ваша сестра Парвина была её ученицей. Я её поздравила, потому что на сцене были все её ученики: Бехруз Сайфиддинов, Рафика Сангинова, Хосият Олимова, Парасту Саодатова. Она выдающая пианистка, выдающийся педагог.
- Да, посмотрите, все на концерте были из консерватории. А Вы говорите о становлении. А ведь как они играли. Это и есть будущее консерватории Таджикистана. А какое отношение у них к музыке. Вот Човидон Хасанов гиджакист. Он за очень короткий срок выучил наизусть это крупное произведение.
- Да, было очень уютно, было заметно очень хорошее отношение исполнителей  $\kappa$  Вам. В принципе, это тоже Ваша заслуга.
- Те, кто был на сцене очень сильные ребята. Они и есть будущее. Движение есть в деятельности консерватории. Само открытие консерватории это уже здорово! И Талаб Сатторов действительно многого добился тогда, решив этот вопрос. Но так создано, что для нас это дело всей жизни, хотя для истории это миг. А ведь как много значит этот миг!
- И как здорово, что это предложение было поддержано самим Президентом Таджикистана, уважаемым Эмомали Рахмоном. А ведь какое было время сложное. А теперь вот ещё создан и Президентский симфонический оркестр.

- Да. Но теперь, самое главное вложить в его функционирование большой смысл, содержание и пользу для Таджикистана. То же самое касается и консерватории, и оперного театра, любого института профессиональной музыки.

При открытии консерватории, мы с Талабом разрабатывали основные документы — устав, положение и др. И помню каждую стадию. В этом активное участие принимал и Махматкул Давлатов. Они тогда очень дружили. Талаб Сатторов очень настаивал на эстрадном факультете.

- А он бы прав. Появилось столько певцов, инструменталистов.

Когда меня назначили главным редактором на телевидении. Я собрал ребят и говорю: «Я был среди вас. Сегодня меня назначили на эту должность. Но я не дам мусор в эфир. Не пушу». И идея Талаба об эстрадном факультете это направление этой отрасли к профессионализму. В любом деле важен профессионализм. Со временем всё это восстановится. Когда я поступал в Гнесинку эстрадного факультета ещё там не было. А потом открыли и возглавлял его Иосиф Кобзон.

Профессионализм востребован во всём. Вообще в Советском Союзе была выстроена система, если ты не член Союза композиторов, то ты не композитор. Чтоб тебя признали композитором, нужно было быть членом СК. А чтобы стать им нужно окончить музыкальный вуз, иметь профессиональное образование, иметь серьёзные произведения. Для поступления в Союз композиторов нужны были рецензии, которые просто так писать никто не будет. В общем это был серьёзный процесс. И на этом пути отсеивались случайные люди. Это хорошо. Потому что попадали только профессионалы. Это не критика. Но это нужно сохранять.

Когда я работал на ТВ приходил ко мне один гаишник просился в эфир. Я послушал эту фонограмму. Там ничего не было. Я не пропустил. Через несколько дней на собрании наш председатель Сайф Рахим сильно возмущался тому, что гаишник, остановив его машину, стал спрашивать почему ему не дают выступить по ТВ, стал просить решить вопрос его, попасть в эфир. Он поднял меня, спросил. Я ему сказал, что там ничего нет. Вот так держать, не пропускать. Не важно, гаишник или кто, но, если там нет ничего, не надо пропускать.

- Эту личность в Таджикистане все помнят и любят. За день до Вашего концерта в выставочном зале Института изобразительных искусств и дизайна была выставка Сабзали Негматовича Шарифзода, посвящённая Сайфу Рахиму Афарди. Очень интересная выставка.
  - Я схожу, обязательно посмотрю.

С Акаи Сайфом мы работали хорошо. Он хотел сделать новое ТВ. Тогда многих и многое он поменял. Меня назначил главным редактором. Я был в его команде. Я это очень ценю. Он искренне хотел изменить наше телевидение. Но время было очень сложное.

- Вы были сейчас на ТВ?
- Да, меня приглашали на интервью, передачи. Но сейчас это совсем другое. Много студий. Я горжусь, что все мои друзья, мои коллеги, с кем я начинал, сегодня уже считаются специалистами с большим стажем и опытом: Носир Саидов, Сухроб Алиев, Парвиз Юсупов, др. Мне они не просто друзья. Они были со мной рядом, когда у меня отец умер. Поддержали.
  - Чем хотели бы Вы сейчас заниматься? Не хотите работать с ТВ?
- У меня есть ютюбканал, я выставляю свои произведения. Сейчас я хочу писать музыку. Очень хочу сочинять музыку. А если будут играть, буду счастлив. Я оставил свои партитуры.
  - Желаю Вам больших успехов в композиторском творчестве! Спасибо за беседу.

# МУСИҚИШИНОСОНИ ТОЧИК ДАР ХОРИЧ

# // ТАДЖИКСКИЕ МУЗЫКОВЕДЫ ЗА РУБЕЖОМ

УДК 7.071.1+78.02 (092) (575.3)

Зоя Таджикова.

# СУЛАЙМОН ЮДАКОВ В ТАДЖИКИСТАНЕ

(Эта статья была написана к 100-летию со дня рождения композитора и напечатана в газете «The Bukharian Times», №755, 2016 г.)

Автор музыки гимна Республики Таджикистан Сулаймон (Соломон) Юдаков начал свой творческий путь в Душанбе, где он получил своё первое всенародное признание. Но жил он в Душанбе недолго, примерно с 1940 по 1948, а по другим источникам, с 1943 по 1948 годы.

В начале 40-х годов прошлого столетия, когда в 1940 Союз композиторов Таджикской ССР был организован [2, с.99] в основном из числа приехавших в республику композиторов, среди которых Сергей Баласанян, Александр Ленский, Самуил Урбах, Л. Бирнов, Л. Степанов, В.Пушков, М. Вольберг, Книппер, одной из главных задач была подготовка кадров из числа местной национальности. Именно в эти годы и приехал ненадолго в Душанбе композитор С.Юлаков.

Тогда Сулаймон Юдаков был ещё студентом Московской консерватории, где он учился на кафедре композиции в классе композитора и педагога Р.М.Глиэра. Однако, после окончания 3-го курса консерватории (1941), в связи с началом Великой Отечественной войны, он вынужден был оставить учебу и возвратиться в Ташкент, откуда он был направлен на учебу в Москву. В том же году он приезжает в Душанбе. Здесь он знакомится с выдающимся поэтом Абулкасимом Лахути. Их творческий союз становится знаковым и плодотворным. Уже первая песня Сулаймона Юдакова на слова Абулкасима Лахути «Бародарон» сразу же обретает большую популярность и в том же году издаётся в переводе на русский язык Ц.Бану [1, с.121]. Ежедневно, ранним утром, после позывных республиканского радиовещания, звучала эта патриотическая песня, призывая народ к победе над гитлеровским фашизмом. Позже, в 1946 году, мелодия этой песни и легла в основу гимна Таджикской ССР на текст Абулкасима Лахути.

С наступлением периода перестройки и распадом СССР, как государства, бывшие союзные республики обретают независимость, а вместе с ней и необходимость иметь свои государственные символы — герб и гимн. В этой связи было решено создать новый гимн Республики Таджикистан. Был объявлен конкурс на лучший гимн. Некоторые предложения были опубликованы в республиканской газете в виде нот с текстом. Во всех образцах присутствовал высокий профессионализм и свойственная этому песенному жанру гимничность, торжественность, патетичность. Но не было в них той мелодической привлекательности и той близости к таджикской народной музыке, которая присутствовала в музыке гимна Сулаймона Юдакова. Она стала настолько любима таджикским народом, что путём всенародного голосования в 1992 году (по другим данным — в 1991-ом) было принято решение утвердить гимн Республики Таджикистан с музыкой Сулаймона Юдакова на слова народного поэта Гулназара<sup>21</sup>.

Живя в Душанбе, Сулаймон Юдаков сочетал творческую работу с деятельностью в Таджикской государственной филармонии в качестве художественного руководителя. Он писал песни, романсы, камерно-инструментальную музыку, делал обработки таджикских народных песен. Большую известность получают его романсы «Афсонаи дил» (стихи Абулкасима Лахути) и «Хабиби ту манам» (стихи Хабиба Юсуфи). В те же годы он написал песню «Эй, бадахшанка моя», которая сразу обрела популярность и многими считается народной [3, с.79].

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Слова и поныне горячо любимого великого таджикского поэта Лахути не соответствовали лишь по своей военной тематике. Это и послужило причиной замены поэтического текста Гимна.

Этот факт – красноречивое доказательство того, насколько музыка Сулаймона Юдакова тесно связана с музыкальными традициями таджикского народа.

Надо особо отметить, что в то время популярности песен Сулаймона Юдакова в Таджикистане способствовала незабвенная Раъно (Рена) Голибова, Народная артистка Таджикистана, певица уникальной одарённости. Казалось, только она могла так блистательно воспроизвести присущий этому композитору стиль музыки, его ритмически шаловливотемпераментный пульс, мелодическое изящество. Благодаря её безмерному таланту и мастерству песни Сулаймона Юдакова обретали крылья и получали неизменный отклик в народе. О пении Раъно Голибовой очень точно говорил композитор Ёкуб Сабзанов: «Замин мечумбиду аз замин олов мебаромад» («Земля содрогалась и пылала огнём»)<sup>22</sup>. Она была первой исполнительницей песни «Эй, бадахшанка моя», а позже, и первой исполнительницей другой песни Сулаймона Юдакова – «Гардам ман зи раксиданат, эй духтаре» («Восхищён я танцем твоим, о девушка») на стихи Мирзо Турсунзода. Яркая, игриво-танцевальная мелодия в сочетании с доходчивым поэтическим текстом мгновенно зазвучала в устах народа. И в 1953 году эта песня была исполнена многотысячным многонациональным хором молодёжи на таджикском и русском языках на Первом республиканском празднике песни, который проходил на столичном стадионе имени Фрунзе.

Творчество Сулаймона Юдакова принадлежит к музыкальным культурам таджиков и узбеков. Для него названия «Узбекистан» и «Таджикистан» только географические. Он жил в музыкальной сфере всего этого региона. Генетически он связан со своими музыкально одаренными предками, которые бережно храня свои традиции, культуру и религию, на протяжении более 2000 лет одновременно «впитывали» музыку народов, среди которых они жили. Это была огромная персоязычная территория Среднего Востока и Центральной Азии. Он говорил на языке, который сложился у евреев, населявших эту огромную территорию (бухароеврейский диалект таджикско-персидского языка). Неслучайно его первое юношеское произведение – «Персидская сказка» для флейты и фортепиано было обращено к персидскому поэтическому фольклору и воплощено в музыке, пронизанной характерными интонациями и ритмикой этой древней культуры. Он прекрасно знал таджикско-персидскую классическую поэзию. Недаром так популярен был его романс на слова Алишера Навои «Басанда аст» («Довольно»). Он пишет музыку к фильмам. Среди них музыка к фильму «Коваи охангар» («Знамя Кузнеца», режиссёр Борис Кимёгаров) по мотивам одной из поэм бессмертного «Шахнаме» великого Фирдавси. Образ Хаджи Насреддина, мудреца, острослова, шутника из фольклора таджиков и узбеков, воссоздан в его комическом балете «Найрангхои Насриддин» («Проделки Насреддина»). А «Ракси точикй» («Таджикский танец», включая «Восточный» и «Арабский») отдельно написан им и включен в партитуру «польского» варианта его оперы «Найрангхои Майсара» («Проделки Майсары») [3, с.26].

В музыке Сулаймона Юдакова присутствует обостренный пульс искрящейся, светлой, радостной, оптимистичной, наполненной безудержным юмором жизни. Не потому ли его комическая опера «Найрангхои Майсара» была так восторженно принята и в Узбекистане, и в Таджикистане и стала классикой, известной далеко за пределами Центральной Азии? Можно с полной уверенностью сказать, что композитор Сулаймон Юдаков внёс свою, «юдаковскую» неповторимую и уникальную – интонацию в музыкальные культуры таджиков и узбеков.

 $^{22}$  Кстати, Рена Галибова и такой же превосходной первой исполнительницей многих песен Ёкуба Сабзанова.

# Литература

- 1. Абулкасим Лахути. Братья. Патриотическая песня. // Оборонные и лирические песни и марши, 1941 — C.121
- 2. Летопись музыкальной жизни Советского Таджикистана (1919-1945). // Музыкальная жизнь Советского Таджикистана (1919-1945. Вып.1. Отв. ред. Н.Х.Нурджанов. Душанбе: «Дониш», 1974. С.99.
- 3. Сулейман Юдаков. Музыка на все времена. Сб.ст. Составители В.З.Плунгян и Б.Р. Бабаев. Ташкент: Издательство Национальной библиотеки Узбекистана им. А. Навои, 2016. С. 79.

#### Аннотатсия

Шахсияти Сулаймон Юдаков дар мусикии композитории Точикистон қабл аз ҳама бо муаллифии Суруди миллӣ (Гимн)-и РСС Точикистон ва имрӯз Чумҳурии Точикистон маъруф аст. Мусикишиноси точик ба саҳифаҳои на он қадар айёни фаъолияти ин композитор, вале вобаста ба мусикии композитории точик равшанӣ меандозад.

#### Аннотация

Личность Сулаймона Юдакова в композиторской музыке Таджикистана известна прежде всего его авторством Государственного гимна Таджикской ССР и сегодня Республики Таджикистан. Таджикский музыковед проливает свет на неосвещенные по ныне страницы творчества этого композитора, связанные с таджикской композиторской музыкой.

#### **Abstract**

The personality of Sulaymon Yudakov in the composer music of Tajikistan is known primarily for his authorship of the National Anthem of the Tajik SSR and today the Republic of Tajikistan. The Tajik musicologist sheds light on the still unexplored pages of this composer's work related to Tajik composer music.

*Калидвожаҳо*: суруди миллӣ, Абулқосим Лохутӣ, Сулаймон Юдаков, Раъно Ғолибова, суруд, мусиқии композитории тоҷик, «Найрангҳои Майсара», «Рақси тоҷикӣ», балет, опера.

*Ключевые слова*: гимн, Абулкасим Лахути, Сулаймон Юдаков, Раъно Голибова, песня, таджикская композиторская музыка, «Проделки Майсары», «Таджикский танец», балет, опера.

*Key words*: anthem, Abulqosim Lohuti, Sulaymon Yudakov, Rano Gholibova, song, Tajik composer music, «The Tricks of Maysara», «Tajik Dance», ballet, opera.

# АЗ БОЙГОНИИ МУСИКИШИНОСЙ // ИЗ МУЗЫКОВЕДЧЕСКОГО АРХИВА

Наим Хакимов, номзади илмхои санъатиинос<del>й</del>

### МУСИКИИ СУННАТИИ ТОЧИК

#### Кисми II. Таснифи созхои мусикй

Созхои мусикии халки точик таърихи басо кухан, бештар аз 4500-сола дошта, на танхо дар шахру нохияхои мамлакат, балки дар махалхои точикнишини чумхурихои хамсояи Ӯзбакистон (Бухорову Самарканд, Сурхандарёву Фарғона), Қирғизистон, Қазоқистон, Афғонистон пахн гаштаанду ривочу равнақ меёбанд [13; 14; 4; 6].

Созхои мусиқ тайр аз сарвати модд будан, бо маданияти маънавии халқ зич алоқаманданд, зеро дар давоми ҳазорсолаҳо онҳо дар худ тачрибаи чамъиятиву таърихиро тачассум намудаанд. Самараи фаъолияти модд илм ва бадеии халқ бо назария ва шаклҳои мутараққии тафаккури эчод дар пайвастаг тарақ инамудаанд.

Халқи точик аз даврахои куҳантарин бисёр намудҳои созҳои мусиқиро дар фаъолияти мусиқии худ истифода бурдааст. Ин созҳои мусиқй аз чиҳати шаклу ҳачм ҳарҳела буда, дар тули ҳазорсолаҳо барои офаридану ихтирои навъҳои гуногун, маҳфуз доштани анъанаҳои созофарй меҳнати чандин насл ҳунармандону устодон сарф гаштааст. Яке аз ҳусусиятҳои созҳои мусиқии мардумй, касбии анъанавй ва классикии точик дар он аст, ки онҳо ҳам аз чиҳати соҳт ва ҳам аз чиҳати акустикй дар маданияти мусиқй сайқал ёфта, мукаммал гаштаанд.

Аҳаммияти маданияти мусиқӣ дар ҳаёти ичтимоии халқи точик иртиботи он бо расму оинҳои мардумӣ водор менамояд, ки мо созҳои мусиқиро пайвастагӣ бо баъзе тарафҳои ҳаёти маданию маънавии халқ баррасӣ кунем. Маҳз чунин тарзи муносибат ба фарҳанги ғании халқи точик дар вобастагӣ бо мадракҳои мардумшиносӣ ва эчодиёти халқ кӯмак мерасонад.

Тасниф ва тавсифи созхои мусикии муосири точик аз чумлаи он масоилест, ки дар раванди омузиши созхои мусикии муосир ба миён меояд ва то хол мавриди тахкики хамачонибаи илми карор нагирифтааст. Хангоми таснифи созхои мусикии муосири точик, мо асосан ба принсипхои акустики такя намуда, баъзе чихатхои сохти созхои мусики, услубхои навозиш ва пахншавии онхоро ба инобат гирифтем.

Омӯхтани созҳои мусиқии муосири точик метавонад маданияти мусиқиро аз ҳар чиҳат бой гардонад, зеро мавчудияти бисёр намудҳои онҳо ва равияҳои санъати ромишгарӣ дар маданияти гуногунчанбаи мусиқӣ, агар аз як тараф, шаҳодати дар ҳаёт будани анъанаҳои суннатии мусиқии точик бошад, аз тарафи дигар, созҳои мусиқӣ ҳуччатҳои таърихии ривочу равнақи санъати мусиқӣ ва анъанаҳои навозандагӣ мебошанд. Бояд қайд намуд, ки созҳои мусиқӣ ҳамчун меъёри нафиси тафаккури мусиқӣ аз равандҳо ва ҳусусиятҳои инкишофи фарҳанги мусиқии точик шаҳодат медиҳанд.

Дар таҳқиқи созҳои мусиқии тоҷик мо низоми таснифи Э. Хорнбостел ва К. Заксро истифода мебарем<sup>23</sup>. Дар он созҳои мусиқӣ дар асоси *сарчашмаи садо* ва *хусусияти садобарорӣ* ба гурӯҳҳо ҷудо мегарданд. Созҳои мусиқии имрӯзаи тоҷик дар ин асос чунин тасниф гаштаанд:

І. **Созхои мусикии худсадодиханда** (*идиофонхо*). Ин гурухи созхои мусикии муосири точик, агарчи аз чихати шакл ва намуд гуногунранг аст, лек асоси садодихии онхо худи маводи созхои мусики мебошанд, яъне танаи ин намуди созхо пас аз зарба ва ё ба чунбиш омадан садо

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Системаи Хорнбостел-Закс – ин низоми радабандй оид ба созхои мусикист, ки аз тарафи мусикишиноси автрияй Эрих Моритс фон Хорнбостел (1877-1935) ва мусикишиноси немис Курт Закс (1881-1959) коркард шудааст. Нахустин бор ин радабандй соли 1914 дар Мачаллаи этнологи (Zeitschrift für Ethnologie) муаррифи гардидааст. Ин низоми радабандй дар бисёр мамолики аврупой, ИМА, Русия, Точикистон хамчун асоси кабул шудааст. Ба ҳайси меъёрҳои асосии низоми радабандй Хорнбостел ва Закс дуторо интихоб намудаанд – сарчашмаи садо ва хусусияти садобарорй (*Тавзеҳоти муҳаррир*).

медиҳанд. Ин гуруҳи созҳои мусиқӣ аз маводи ҳарҳела (филиз, устуҳон, чӯб, санг ва ғайра) соҳта мешавад. Созҳои мусиқӣ аз қабили санч, чаррас, занг, зангӯла, қошуқ, қайроқ ва ғайра мансубанд. Созҳои ҳудсадодиҳандаи точикиро дар навбати ҳуд боз ба ду гурӯҳ тақсим намудан мумкин аст:

- чангй чангқовуз, қобуз, чанг (лабчанг);
- зарбӣ (қайроқ, занг, тос, зангӯла (бозубанд, дастбанд, гарданбанд, камарбанд, пойбанд, занчир, чалочил, қошуқ, чӯбак, коса, тол, нахчирак, санч, сафоил, тув, мера (мурмурак), сапил, шона, асо ва ғайра).

Созхои мусикии худсадодиханда намудхои зиёд доранд, ки дар байни онхо: чалочил (чулчула), харрас (зангулаи посбонон), шакшака, чубак, ташт (тоси калони мисй, лаган, тағора), санч (ду табақчаи филизии доирашакл) мавкеи хосро ишғол менамоянд.

II. Созхои мусикии зарбй (мембранофонхо). Асоси садодихии ин гурўхи созхои мусикии муосири точикро созхои мусикии бо пўст хичозонида ташкил медихад, яъне садо бо воситаи зарба ба пўсти кашида (мембрана) алокаманд аст. Дар ин намуди созхои мусикй ба пўсти кашида зарбаро бо дастон, ангуштон ё чўбдастахои махсустарошида ё аз чармбурида мезананд.

Созхои мусикии зарбй: дол, чиндаул, дойра, даф, таблак, нағора, духул, хум (кӯзаи калони гилй (сафолй), хунба (хуми калони аз гил ё чӯб сохташуда), табл, табурок (табли майда, ки дар киштзорхо барои рамонидани паррандагон мезананд), инчунин созҳои мусикии сипоҳиён: довул, чиндаул, кӯс, нағора ва ғайра) дар таърихи фарҳанги мусикии точик саҳми басо бузургро гузоштаанд.

- III. **Созхои мусикии торй** (*хордофонхо*). Сарчашмаи садо тори кашида мебошад. Ин гурухи созхои мусики ба ду гурух таксим мешавад:
  - тории зарбі;
  - тории камонй.

Дар гуруҳи аввал садо ба воситаи «чанг задан» ба тор бо воситаи дасту нохун ба миён меояд: қонун, думбрак, дутор, рубоб, рубоби бадахшонӣ, қумрӣ, рубоби қашғарӣ, танбӯр, тор, сетор, чортор, панчтор, баландмуқом, баландзиком.

Созхои мусикии камон $\bar{u}$  – садо бо воситаи камонча ба даст оварда мешавад: ғичак, сато, камонча, кобуз [12].

Сохтани созҳои мусиқӣ гуногун аст. Масалан, сози мусиқии дутор дорои ду шакл аст: дутори кофта, дутори қабурға. Ва аз лиҳози намуд: дутори калон, ним дутор, думбрак.

Сози мусикй ғичак, ки сози камонй мебошад, гуногуннамуд аст: ғичаки чоркунча аз қуттии филизй; ғичаки қабурға – косахонаи он аз қабурғачахои чубин тайёр мешавад; ғичаки кофта – аз чуби яклухти тут тайёр мешавад; ғичаки чавз – аз чормағз ва ғайра. Инчунин, ғичакхоро мувофики торхои онхо тасниф намудан мумкин аст: дутора, сетора, чортора, панчтора, шаштора, ҳафттора, ёздахтора. Дар ин созҳои мусиқй садо бо воситаи камонча (ғулакчаи хурд), ки он бо муйҳои асп хичозонида шудааст, бароварда мешавад. Масалан, ғичаки сетора аз созҳои мусиқии чамъовардаи А.Эйхгорн дастаи кутоҳ ва танаи куррашаклро дорад, тордони соз бо кандакорй оро дода шудааст. Дарозии сози мусиқй 910 мм. Ба ин гуруҳи созҳои мусиқй рубоби камонй, кобуз ва ғайра ворид мешаванд.

- IV. **Созҳои мусиқии нафасӣ** (*аэрофонҳо*). Сарчашмаи овоз сутуни ҳаво дар л $\bar{y}$ лаи сози мусиқ $\bar{u}$  мебошад. Ба ин гур $\bar{y}$ ҳ созҳои мусиқии шаклан гуногун ва садобарориашон мухталиф ворид гаштаанд:
  - созҳои найшакл: най, ғаравнай, сарбознай.
  - созхои забонакдор: сурнак, тутак, қушнай, сурнай, балабон ва ғайра;
  - созҳои нафасии дорои лабгир: карнай, шайпур, бӯҳ, шох ва ғайраро дар бар мегирад.

Ба ин гурух созхои мусикии гуногун, аз кабили хуштаки посбон, пишпишак (сози мусикии атфол, ки дорои 1-2 сурохи барои садо аст), чормағз, мусикор (беша, шамома), найи чупони (тутак, тутик, филун), тута (тутак, тутик), ғачир-най (аз устухони болхои укоби дашти –

ғачир сохта мешавад), найи биринчй (найи сарғини биринчй — сарбознай), яғочнай (найи сарғини чубин), сурнак (сози мусикии аз қамиш, якзабона), кушнай, балабон (дудук) ва ғайра ворид гаштаанд. Дар ин гурух созхои мусикии шох, тута, турум (созхои нафасии филизй — Қаротегин), созхои мусикии басо кухани филизии точик: шайпур, сур, карнай (рост, шикаста, харнай) ва дигар созхои мусики мавкеи мухимро ишғол менамоянд.

Дар омўзиши хаматарафаи созхои мусикии точик тахкики мавзуи созхо дар хаёти чомеа, хусусияти амалии онхо дар оинхои мардумй, анъанахои созтарошй, инчунин омўзиши истилоххои мусикй мусоидат менамоянд.

Дар омўзиши созхои мусикии точик коллексияи созхои мусикии точикон ва дигар мардумони Осиёи Марказй, ки дар охири асри XIX — аввали садаи XX (солхои 1908-1914) аз тарафи олимони мардумшинос, шаркшинос, инчунин, намояндагон ва кормандони маъмурияти рус, ки дар Туркистон ва Бухоро аз охири асри XIX чамъ оварда шудаанд, имрўз дар осорхонахои Федератсияи Русия: Осорхонаи ба номи Пётри I дар назди Пажўхишгохи мардумшиносии Академияи илмхои Русия (ш.Санкт-Петербург) ва Осорхонаи марказии фарханги мусикии ба номи М.И. Глинка (ш.Москва) махфузанд, бебахоанд. Дар нигах доштани созхои мусикии точик А.Ф. Эйхгорн, И.И. Рочинский, К.Н. Росет, А.А. Самойлович, И.И. Зарубин ва дигарон сахми арзанда гузоштаанд.

Дар таҳқиқи созҳои мусиқии муосири тоҷик, алалхусус солҳои 30-50-ум, омухтани хусусиятҳои созҳои мусиқии дар устохонаҳои Тоҷикистон тарошида, ки дар Осорҳонаи Марказии фарҳанги мусиқии ба номи М.И. Глинка (ш.Москва) маҳфузанд: най (№529), дутор (№ 420), танб $\bar{y}$ р (№ 575), рубоби бадахшон $\bar{u}$  (№ 1016), ғиҷак (№191), чанг (№581) ва ғайра хеле заруранд [9].

Солхои 30-юм кулли созхои анъанавии точик «созхои мусикй-нафасй, торй ва зарбй – примитивй» хисобида шуданд [5, с.306; 15.]. Меъёри асосии чунин табақабандии созхои мусикй мутобик будан ё набудани онхо барои ичрои асархои мусикии аврупой буд. Дар ин асос, барои дар созхои мусикии точик ичро намудани асархои охангсозони аврупой ва гузаронидани тахсил ба системаи нотавй, мебоист созхои мусикии точикро ба он мутобик менамудем, яъне зарурати такмили созхои халкй ба миён омад. Барои амалй намудани омўзиши мусикй бо тарзи нотавй нахуст созхои мусикии танбўр, дутор, тор, най ба системаи мусикии аврупой мувофик карда шуданд [3].

Ин нуқтаи назар дар нашрияхои ин солхо чунин ташрех дода мешавад: «Оркестр яковоза буд, навозандахо нотаро намедонистанд ва аз рўи шуниданашон менавохтанд. Аз хамин сабаб асархои мушкили композиторони шуравй, алалхусус классикии рус ва хоричй, ба барнома дохил карда намешуданд» [8, с.32]. Бо пешниходи омўзгори Техникуми мусикии Хучандшахр ба номи А. Лохутй — В. Шарф соли 1932-юм омўзиши санъати мусикй дар созхои миллии точик ба системаи нотавй гузаронида мешавад. Якчоя бо омўзгорони техникуми мусикй Х. Назаров ва Д. Айрапетянс омўзиши созхои мусикии миллій дар созхои танбўр, дутор, тор, най ба системаи мусикии аврупой гузаронида мешавад [2]. Аз 1 январи соли 1933 тахсил дар омўзишгохи мусикии Хучандшахр аз тарзи анъанавии омўзиш ба тарзи аврупой, яъне ба системаи нотавй гузаронида мешавад. Дар ин асос, барои дар созхои мусикии точик ичро намудани асархои композиторони аврупой ва гузаронидани тахсил ба системаи нотавй, созхои мусикии точикро мебоист ба ин система мутобик намуд, яъне созхои халкии точик ба раванди азнавсозй дучор гаштанд.

Барои гузаронидани омўзиш ба системаи аврупоиасос аввали солхои 30-юм китобхои нахустин, аз қабили «Дарси дутор» [16], «Дарси танбўр», «Дарси тор» аз тарафи устоди техникуми мусикии Хучандшахр В.Шарф иншо гардиданд. Омода сохтани китобхои махсуси омўзиши созхои мусикии миллй мутобики системаи аврупой барои ривочи санъати навозандагии муосири точик ахаммияти калон дошт. Ин китобхо аввалин тачрибаи таълифи дастурхои махсус барои созхои мусикии миллй дар Осиёи Марказй буданд. Чунин тарзи омўзиш ва тарбияи навозандагон тавассути таълиф ва нашри китобхои махсус барои сози мусикй то имрўз дар бештари кишвархои Шарк анъана гаштааст.

Тачрибаи такмили созхои мусикй ва навиштани китобхои махсус барои омўзиши созхои мусикй дар пажухишгохи илмй-тахкикотии санъатшиносии Ўзбакистон мавриди мухокима карор гирифт. Дар хулосаи ин муассиса кайд карда мешавад, ки китобхои В. Шарф дар омўхтани санъати ичрокунандагй дар созхои мусикии миллй бо тарзи нотавй ахаммияти мухими илмй ва амалй доранд. Маърўзахои В. Шарф ва мусикишинос Н. Миронов оид ба методикаи таълим дар созхои мусикии миллй ба Кумитаи илм пешниход карда шуд [10; 11]. Гузаштан ба системаи нав, таълифи китобхо барои созхои мусикии халкй, ки ба системаи нотавй такя менамуд, барои ба усули нотавй гузаронидани омўзиши созхои мусикии анъанавй, масъалаи «такмили» созхои мусикии миллй ва мутобикии онхоро ба системаи нотавй ба миён овард.

Барои бартараф намудани костагихои дар сохаи фарханг вучуд дошта, баланд намудани сатхи намоишномахо ва фаъолияти бадей ва эчодии театр Комиссариати Халкии Точикистон карори махсусро аз 9 июни соли 1936 «Оид ба Театри давлатии ба номи А. Лохутй» кабул менамояд. Дар карори мазкур оид ба чорй сохтани саводи мусикй, ташкил намудани оркестрхои созхои халкй ва симфонй, балети миллй ва хор сухан меравад.

Мохи августи соли 1940-ум, маъмурияти омузишгохи мусики тахти сарварии директори омузишгох Хусаинов, бо гурухи муаллимони омузишгох шартномаро оид ба навиштани «Мактаби тор» имзо менамоянд. Мувофики шартнома муаллимони омузишгох П.Краветс, Н.Пономаренко ва Д.Айрапетянс китоби «Мактаби тор»-ро таълиф мекарданд, ки асоси онро охангхои точики ва дигар халкхои СССР ташкил менамуд. Маъмурияти омузишгохи мусики халли масъалаи маблағгузориро ба зиммаи худ гирифт. Хакки қалами муаллифон бояд пас аз кабул гаштани «Мактаби тор» аз тарафи комиссияи Мудирияти корхои санъат дар назди Шурои Комиссарони Халкии РСС Точикистон ва дуруст намудани норасоихои он пардохта мешуд. Китоби «Мактаби тор» соли 1940-ум аз тарафи Т. Хасанов ба забони точики тарчума гашт ва омодаи нашр гардид [17]. Соли 1944-ум аз тарафи муаллими омузишгохи мусики А.Т.Шафран китоби махсуси таълими «Мактаби танбур» иншо мегардад, ки он хам нашр нагардид.

Сарвари омўзишгохи мусикй Т. Хасанов бахри тайёр намудани китоби махсуси таълимии «Дарси рубоб» барои 4 соли таълим, бо омўзгорони омўзишгох В.Кахиани ва Д.Айрапетянс шартнома имзо намуд. Китоб асосан то ба имзо расидани шартнома тайёр гашта буд. Аммо ин икдоми аз чихати илмй-методй хеле дурбинона аз тарафи сарварони фарханг — Мудирияти корхои санъат назди Комиссариати Халкии РСС Точикистон дастгирй наёфт.

Барои гузаронидани дарсхои махсуси фардии мусикй аз тарафи омўзгорон таклиф шуд, ки китобхои махсус оид ба хар тахассус навишта шавад. Тайёр намудани адабиёти махсус барои ансамблхои созхои миллй яке аз дастовардхои калони омўзишгохи мусикй буд. Китобхои махсус барои созхои миллии точик, монанди «Мактаби дутор», «Мактаби танбўр», «Мактаби тор» аз тарафи муаллими омўзшгох В.Шарф, «Мактаби тор» аз тарафи устодон П.Краветс, Н.Пономаренко ва Д.Айрапетянс, «Мактаби танбўр» аз чониби А. Шафран, «Дарси рубоб» аз тарафи Г.Кахиани ва Д. Айрапетянс, «Мачмўаи сурудхои точикй» барои фортепиано ва най аз чониби мудири шўъбаи таълимии омўзишгох Г.Кахиани тартиб дода шуданд [1; 7].

Ба системаи нотав гузаштани мусикии точик тарафхои мусбат ва манфии худро дошт. Аз чихатхои мусбати ин раванди таърих чунин дастовардхоро кайд намудан мумкин аст:

- ба системаи нотав гузаштани маданияти мусикии муосири точик ба мачмуан омухтани анъанахои кухани мусикии точик мусоидат намуд;
- сабт ва коркарди маводи мусикии мардумй ва классикй, таҳқиқоти илмй дар соҳаи мусиқашиносй оғоз ёфт;
- баъзе намудхои мусикии мардумй ва классикии точик бо тарзи нотавй сабт гаштанд;
- дигаргунсозии созхои мусикии точик бо рохи ташкил намудани устохонахои махсуси созтарошй, лабораторияхои этнографи ва дигар чорабинихои илми оғоз ёфт;
- системаи махсуси таълимй мактабҳои мусиқй, омӯзишгоҳҳо ва мактабҳои олии бадей, инчунин муассисаҳои фарҳангй ва дастаҳои гуногуни эчодй, сохтори давлатии фарҳанги мусиқй: филармония, театрҳо ба миён омаданд;

• заминаи илман тахкик намудани таърих ва назарияи мусикии точик гузошта шуд.

Аммо ин раванди таърихӣ тарафҳои манфии худро низ дошт, яъне ба системаи нотавӣ даровардани асосҳои мусиқии тоҷик бисёр проблемаҳои илмӣ-назариявӣ ва амалиро вобаста ба дигар гаштани сатҳ ва сифати низоми овозии анъанавии мусиқии тоҷик ба миён овард:

- мутобик намудани созхои мусикии мардумй ба системаи аврупой ба дигар гаштани системаи овози мусикии анъанавии точик оварда расонд, ки ба мусикии анъанавии точик ва санъати ичрокунандагии он таъсири манефй расонид;
- қабул намудани системаи мусиқии аврупой, асосҳои назариявии он пардабандии анъанавиро дар созҳои мусиқии тоҷик куллан дигар намуд. Пардабандии нав ба системаи аврупой мутобиқ гашта, дар созҳои мусиқии мардумй на танҳо асоси дигар гаштани низоми овозии анъанавй гашт, балки боиси аз байн рафтани хусусиятҳои хоссаи мусиқии миллй гардид;
- мусикии суннатии точикро аз сабку услубхои маданияти ичрокунандагии анъанавй то андозае дур сохт;
- мутобиқ намудани созҳои миллӣ ба системаи аврупоӣ, «такмили» созҳои мусиқӣ ба соҳтани созҳои мусиқии нав: рубоб-прима, ғиччак-алт, ғиччак-бас, ғиччак-контрабас ва ғайра оварда расонд;
- истифодаи асархои мусикии аврупой дар раванди таълими ва дар репертуари дастахои навташкил боиси аз байн рафтани бисёр самтхои маданияти мусикии точик гардид.

Бо итминон гуфтан мумкин аст, ки баъди такмили созҳои мусикй барои ичрои асарҳои композиторони аврупой аз бештари созҳои миллй факат намуди зоҳирй бокй мемонду бас, ботини ин созҳо, яъне хусусияти ифодаи садой, интонатсияҳо ва ғайра куллан дигар мешуданд. Он созҳои мусикие, ки раванди «такмил», яъне дигар намудани чавҳари онҳо — хусусиятҳои овозии онҳо мураккаб буд, ба доираи созҳои мусикии фарҳанги навин ворид нагаштанд. Бо дигар гаштани арзишҳои мусикй, маҷмуи умумии мусикии тоҷик, системаи тадрису тарбия, истифодаи созҳои мусикй дар амалияи мусикии навин ин созҳои мусикй дар канор мемонеданд ё тадричан аз байн мерафтанд. Як қатор созҳои мусикии миллии точик чун танбӯр, сурнай, карнай, балабон, найи сарғин, рубоби бадахшонй, қобуз, ғиччакҳои дутораву сетора, панчтораву шаш-, ҳафт-, ёздаҳтора, созҳои тории мусикй: сетору панчтор, шаштору нуҳтор ва ғайра ба ин идда шоҳид шуда метавонанд.

Гуруҳи дигари созҳои мусиқӣ, ки дар мусиқии касбии ҳарбӣ мавриди истифода буданд, аз қабили санҷ, зангӯла, дуҳул, чиндавул, нағора, карнай, сурнай, шайпур, бӯқ, нафир ва ғайра низ аз байн рафтанд, зеро муҳити истифодаи онҳоро оркестри нафасии зарбии аврупоӣ иваз намуд.

Бо «такмили» созхои мусиқии суннатй усули омўзиши аврупой ташаккул ёфт, ки ба хусусиятхои ифодавии садой, тафаккури мусикй бетаъсир набуд. Яъне аз солхои 30-юм дар мусикии суннатй раванди куллан дигар гаштани на танхо алифбои мусикй, созхои мусикй, системаи омўзиши он, иваз гаштани репертуари созандахо, балки дигар гаштани забони мусикй низ ба назар мерасад.

Бояд қайд намуд, ки масъалаҳои зикр гардида ва паҳлуҳои гуногуни онро дар ҳаҷми як таҳқиқот омуҳтан номумкин аст ва ҳулосаҳои мо нуқтаи оҳирин дар омуҳзиш набуда, балки гузориши масъала аст. Фақат бо тарзи комплексй омуҳтани паҳлуҳои гуногуни эҷодиёти мусиқии мардумй аз тарафи намояндагони илмҳои гуногун, ҳусусан мусиқашиносон метавонад дар инъикоси ҳаматарафаи фарҳанги бойи мусиқии тоҷик куҳмак расонад.

#### Алабиёт

- 1. Ахбори мудири шутьбай татымий омузишгох ва мактаби мусики П.Д. Кравес ба Кумитай шахрий партия. Аз 15.12. 1940. БДВЛ. Б. №216, т.№7, п. №16.
  - 2. БД Чумхурии Точикистон. Б. № 216, т. № 1, п.14.
  - 3. БДВС. Б. № 216, т. № 1, п.14.- с.154-155.
  - 4. Беляев В. Музыкальные инструменты Узбекистана. Москва, 1933.
- 5. История музыки народов СССР (1917-1932). Отв. ред. Ю.В. Келдыш; Ин-т истории искусств М-ва культуры СССР. Т.І. Авт. Ю.В. Келдыш, В.А. Васина-Гроссман, М.Е. Тараканов и др. Москва: Сов. композитор, 1970. 435 с.
- 6. Кароматов Ф. Узбекская инструментальная музыка. Наследие. – Ташкент: Изд ЛИ им. Г. Гуляма, 1972. – 360 с.
  - 7. Кахиани Г. Сборник таджикских песен для ная и фортепиано. Ленинабад, 1948. 48 с.
- 8. Киямова Л. Таджикская государственная ордена Трудового Красного Знамени филармония. Сталинабад, 1957.
- 9. Музыкальные инструменты народов Советского Союза в фондах ГЦМ музыкальной культуры имени М.Глинки. Каталог. Москва, 1977. С. 47- 49, 52-57.
- 10. Нусха аз суратчаласаи машварат оид ба дида баромадани дастурхои нотавии таълимӣ барои танбӯр, дутор, тор, ки аз тарафи В.Шарф мураттаб гардидаанд. (Выписка из протокола совещания по просмотру нотных пособий для танбура, дутара, тора составленных В. Шарфом). Аз 18 май соли 1934. БДВЛ. Б. №216, т. №7. п. №7.
- 11. Резолютсияи УЗТП НКП РСС Узбакистон ва Институти санъатшиносй оид ба маърўзахои р.Миронов ва Р.Шарф дар бораи реконструксия ва услубхои нави дарсдихии созхои мусикй халкй дар Узбакистон (Резолюция УЗТП НКП Уз. ССР и института искусствознания по докладам т.Миронов и т.Шарфа о реконструкции и новых методах преподавания на народных инструментах в Узбекистане). − БДВЛ. Б. №216, т. №7, п. №7.
- 12. Хакимов Н. Истоки смычковой культуры таджиков. // Духовная культура таджиков в истории мировой цивилизации. Душанбе, 2002. С. 457 469.
- 13. Хакимов Н. Музыкальный инструментарий таджиков. // Таджикская музыка. Душанбе, 2003. С. 123-170.
- 14. Хакимов Н. Таджикские народные музыкальные инструменты. // Номаи донишгох, №1(12). Хучанд, 2006. С. 116-145.
- 15. Хакимов Н. Ом<del>у</del>зишгохи санъати ба номи Содирхон Хофизи Хучандшахр. Хучанд, 1999 264 с.
  - 16. Шарф В. Дарси дутор. Хучанд, 1931.
  - 17. Шартнома оид тайёр намудани «Мактаби тор». // БДВЛ. Б. №216, Т.№7, П. №16, с. 35.

#### Аннотатсия

Омӯзиши созҳои мусиқии точик — то имрӯз масъалаи мубрам боқӣ мемонад. Мусиқишиноси номии точик Н.Ғ.Ҳакимов (1955- 2015) таҳқиқи маҳсуси созҳои мусиқии точикро дар давраи имрӯза бо радабандии асосии он оварда, ин низоми радабандии созҳоро муфассал мефаҳмонад. Дар мақолаи на он қадар калон, ӯ таърихи «такмил»-и садоии созҳои мусиқии точикро ҳамчун иқдоми таърихӣ дида баромада, баҳогузорӣ менамояд. Он коркарди нимаи аввали асри ХХ-ро барои рушду ривочи минбаъдаи сози мусиқии точик бо паҳлуҳои мусбӣ ва манфӣ баҳогузорӣ мекунад. Муҳиммияти бардоштани ин масъаларо имрӯз, дар аввали асри ХХІ муаллиф таъкид карда, таваччуҳи муҳақиқонро ба он равона карданро мақсади асосии мақолаи худ мешуморад.

#### Аннотация

Изучение таджикских музыкальных инструментов и по сей день остается важным вопросом. Известный таджикский музыковед Н.Г. Хакимов (1955-2015) приводит специальное исследование таджикских музыкальных инструментов, бытующих ныне в их основной классификации. В небольшой статье он рассматривает и оценивает историю реконструкции таджикских музыкальных инструментов в первой половине XX века «с целью их совершенствования» и «нового звучания» как особое историческое событие. Музыковед отмечает положительное и отрицательное в данном акте. Автор подчеркивает важность постановки этой проблемы сегодня, в начале XXI века, и считает основной целью своей статьи обратить внимание исследователей на эту проблему.

#### **Abstract**

The study of Tajik musical instruments remains an important issue to this day. The famous Tajik musicologist N.G. Khakimov (1955-2015) provides a special study of Tajik musical instruments that currently exist in their main classification. In a short article, he examines and evaluates the history of the reconstruction of Tajik musical instruments in the first half of the 20th century «with the aim of improving them» and «new sound» as a special historical event. The musicologist notes the positive and negative aspects of this act. The author emphasizes the importance of posing this problem today, at the beginning of the 21st century, and considers the main goal of his article to draw the attention of researchers to this problem.

*Калидвожаҳо*: дарси дутор, рубоб, танбӯр, таблак, созҳои мусиқии тоҷик, низоми радабандӣ, даф, дойра, намудҳои ғичак, намудҳои дутор.

*Ключевые слова*: урок дутора, рубоб, танбур, таблак, таджикские музыкальные инструменты, система классификации, даф, дойра, виды гиджака, типы дутара.

*Keywords*: dutor lesson, rubab, tanbur, tablak, Tajik musical instruments, classification system, daf, doira, types of gijak, types of dutor.

#### БА МУАЛЛИФИ МАЧАЛЛАИ «МУТРИБ» // АВТОРУ ЖУРНАЛА «МУТРИБ»

### ТАЛАБОТ БА МАКОЛАИ МАЧАЛЛАИ «МУТРИБ»

Мақола ба мачалла дар формати MS Word, шрифти Times New Roman, кегели 14, фосилаи байнисатрии 1,5, дар ҳачми то 15-16 саҳифа пешниҳод мегардад.

Ороиши макола:

Аз тарафи рост — бо харфхои курсив ному насаб, вазифа, ному насаби рохбар ва унвони  $\bar{y}$  бо фосилаи байнисатрии 1.

# Дар марказ – **БО ХАРФХОИ КАЛОН ВА НАВИШТИ ҒАФС ВА БО ФОСИЛАИ БАЙНИСАТРИИ 1 УНВОНИ МАҚОЛА.**

Матни мақола.

Хамаи чадвал, мисоли нотав ва хоказо — дар шакли расм. Зернавишти онхо — *бо* рақамгузории ягона, курсив.

Шеърхо – бо фосилаи байнисатрии 1, курсив.

Дар поёни матни макола бо пайихамии зерин пешниход мешавад:

**Адабиёт** — бо фосилаи байнисатрии 1, аз руш алифбо, бо ракамгузории ягона (дастй, на автоматикй) тартиб дода шуда, ҳамаи адабиёт ба забони хоричй (ба ғайр аз русй) дар тарчума ва бо забони аслй (дар қавс) оварда мешавад. Ҳар як унвони адабиёт ба матни мақола бо қавсайни квадратй, масалан дар шакли [4, с.344] ворид карда мешавад.

**Аннотатсия** бо 3 забон (точикӣ, русӣ, англисӣ), фосилаи байнисатрии 1, иборат 10-12 чумла, ки маълумоти умумиро дар бораи мақола дар бар мегирад.

 $\it Kanudeoжaxo$  бо 3 забон (точик $\bar{n}$ , рус $\bar{n}$ , англис $\bar{n}$ ), фосилаи байнисатрии 1, шумораи калидвожахо – 10-12.

### ТРЕБОВАНИЯ К СТАТЬЕ В ЖУРНАЛ «МУТРИБ»

Статья в журнал представляется в формате MS Word, шрифт Times New Roman, кегель 14, межстрочный интервал 1,5. Объём статьи до 15-16 страниц.

Оформление статьи.

Справа — фамилия и имя, должность автора, а если он магистр или докторант и фамилия и имя, должность руководителя. Всё межстрочным интервалом 1.

# По центру – ЗАГЛАВНЫМИ ЖИРНЫМИ БУКВАМИ, МЕЖСТРОЧНЫМ ИНТЕРВАЛОМ НАЗВАНИЕ СТАТЬИ.

Текст статьи.

Все таблицы, нотные примеры и др. – в виде рисунка, их названия – единой сквозной нумерацией, межстрочным интервалом I, курсивом.

Стихи – одинарным межстрочным интервалом, курсивом.

К статье необходимо представить в следующей последовательности:

**Литература**, в которой литература на др.языках, кроме русского, даётся и в переводе, и на языке оригинала (в скобках), в едином алфавитном порядке, в одинарном межстрочном интервале, (сквозной нумерацией, не автоматически, а вручную).

**Аннотация** на 3-х языках (таджикском, русском, английском) в одинарном межстрочном интервале.

*Ключевые слова* на 3-х языках (таджикском, русском, английском) в одинарном межстрочном интервале.

# МУНДАРИЧА

|                                                              | Мақолахои илмӣ                  | //           | Научные статьи                |    |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------|-------------------------------|----|
| -                                                            | •                               | -            | ти точик                      | 3  |
| , ,,                                                         | <i>рзода</i> . Тавсифи созхои м | •            |                               |    |
|                                                              |                                 |              |                               | 11 |
| $\Phi$ арогат Азизи, L                                       | <i>Цахноза Олимова</i>          |              |                               |    |
| Творчество женщ                                              | ин-композиторов Таджи           | кистана в Х  | Х веке:                       |    |
| Заррина Миршака                                              | ap                              |              |                               | 16 |
| Умеда Орипова. В                                             | Свопросу жанровых реш           | ений инстр   | ументального                  |    |
| концерта в музык                                             | е композиторов Таджики          | истана       |                               | 34 |
| Манучехр Бурхоно                                             | ов. Бар васфи устод Файз        | алй Хасан    | – фалакхон ва                 |    |
|                                                              |                                 |              | ······                        | 40 |
|                                                              | р <i>архунда Олими</i> . «Таджи |              |                               |    |
| Солиева – на пути освоения нового типа музыкального мышления |                                 |              |                               | 46 |
| Алихон Махмадов. Сабаке аз тачрибаи хуби театр               |                                 |              |                               |    |
|                                                              | <i>bзода</i> . Тавсифи истилохо |              |                               |    |
|                                                              |                                 |              |                               | 57 |
|                                                              |                                 | _            | Беседы за круглым столом      |    |
| Мусиқи                                                       | ишиносони точик дар хор         | рич // Тадэя | сикские музыковеды за рубежол | 1  |
| Зоя Таджикова С                                              | Сулаймон Юдаков в Тадж          | кикистане    |                               |    |
|                                                              |                                 |              | )                             | 74 |
| (100 1011110 00 2                                            | gin ponegenin besinkere k       | омпоэттора   | <i>.</i>                      |    |
| A                                                            | 4з бойгонии мусиқишино          | сū // И      | з музыковедческого архива     |    |
| Наим Хакимов. М                                              | усиқии суннатии точик.          |              |                               |    |
| •                                                            | -                               |              |                               | 77 |
| Ба м                                                         | уаллифи мачаллаи «Мут           | риб» //      | Автору журнала «Мутриб»       |    |
| Талабот ба мақол                                             | аи мачаллаи «МУТРИБ»            |              |                               | 84 |
| Требования к стат                                            | гье в журнал «МУТРИБ»           | ·            |                               | 84 |

# МУТРИБ

# мачаллаи илмй научный журнал № 2(4)

# Нишонии мо:

ш. Душанбе, к. Хусейнзода 155 Телефонхо: 227 07 20, 227 60 29, www.conservatoriya.tj E-mail: tjconservator@mail.ru

Мачалла дар Вазорати фарханги Чумхурии Точикистон тахти №258/МЧ - 97 аз 04 августи соли 2022 номнавис шудааст.

\_\_\_\_\_

Теъдоди нашр 100 нусха. Супориш № 12/23.

Мачалла дар матбааи ЧДММ «Хирадмандон» чоп шудааст. шахри Душанбе, к. Ч. Расулов 9.